
Keßler, Jutta

Working Paper

Politische Bildung zwischen Apokalypse und Alltag:
Demokratieförderung durch Affektbildung

IU Discussion Papers - Sozialwissenschaften, No. 3 (September 2025)

Provided in Cooperation with:
IU International University of Applied Sciences

Suggested Citation: Keßler, Jutta (2025) : Politische Bildung zwischen Apokalypse und Alltag:
Demokratieförderung durch Affektbildung, IU Discussion Papers - Sozialwissenschaften, No. 3
(September 2025), IU Internationale Hochschule, Erfurt,
https://doi.org/10.56250/4080

This Version is available at:
https://hdl.handle.net/10419/328263

Standard-Nutzungsbedingungen:

Die Dokumente auf EconStor dürfen zu eigenen wissenschaftlichen
Zwecken und zum Privatgebrauch gespeichert und kopiert werden.

Sie dürfen die Dokumente nicht für öffentliche oder kommerzielle
Zwecke vervielfältigen, öffentlich ausstellen, öffentlich zugänglich
machen, vertreiben oder anderweitig nutzen.

Sofern die Verfasser die Dokumente unter Open-Content-Lizenzen
(insbesondere CC-Lizenzen) zur Verfügung gestellt haben sollten,
gelten abweichend von diesen Nutzungsbedingungen die in der dort
genannten Lizenz gewährten Nutzungsrechte.

Terms of use:

Documents in EconStor may be saved and copied for your personal
and scholarly purposes.

You are not to copy documents for public or commercial purposes, to
exhibit the documents publicly, to make them publicly available on the
internet, or to distribute or otherwise use the documents in public.

If the documents have been made available under an Open Content
Licence (especially Creative Commons Licences), you may exercise
further usage rights as specified in the indicated licence.

https://www.econstor.eu/
https://www.zbw.eu/
http://www.zbw.eu/
https://doi.org/10.56250/4080%0A
https://hdl.handle.net/10419/328263
https://www.econstor.eu/
https://www.leibniz-gemeinschaft.de/


 

   
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Politische Bildung zwischen Apokalypse und Alltag − 

Demokratieförderung durch Affektbildung 

JUTTA KEßLER 

  

 IU DISCUSSION.  

 PAPERS.  
Sozialwissenschaften.  



IU Discussion Papers – Sozialwissenschaften, No. 3 (September 2025) 

Seite 2 von 44 

 

 

 

 

 

 

 

 

IU Internationale Hochschule 

Main Campus: Frankfurt 

Juri-Gagarin-Ring 152 

99084 Erfurt 

 

Telefon: +49 421.166985.23 

Fax: +49 2224.9605.115 

Kontakt/Contact: kerstin.janson@iu.org 

 

Autorenkontakt/Contact to the author(s): 

Prof. Dr. Jutta Keßler 

ORCID-ID: 0009-0001-2657-9845 

IU Internationale Hochschule - Campus Mainz 

Große Bleiche, 14-20 

55116 Mainz 

 

Telefon: +49-1774241510 

Email: jutta.kessler@iu.org 

 

 

IU Discussion Papers, Reihe: Sozialwissenschaften, Vol. 5, No. 3 (SEP 2025) 

ISSN: 2750-0675 

DOI: https://doi.org/10.56250/4080 

Website: https://repository.iu.org 

  



IU Discussion Papers – Sozialwissenschaften, No. 3 (September 2025) 

Seite 3 von 44 

Politische Bildung zwischen Apokalypse und Alltag −  

Demokratieförderung durch Affektbildung 
Jutta Keßler 

ABSTRACT: 

Die Förderung demokratiebezogener Persönlichkeitsbildung liegt nicht allein in der Verantwortung der 

Schule, sondern prägt das berufliche Selbstverständnis aller Akteur*innen im Sozial- und Bildungswesen. 

Politische Bildung wird als gemeinsame Aufgabe reflektiert, die durch gesellschaftliche Polarisierungen 

unter Druck gerät. Nach der Vorstellung symptomatischer Begriffe („Hystorien“, „Moralitis“) werden nor-

mative Begriffe („Neutralität“, „Überwältigung“, „Kontroversität“) untersucht. Grundlage der Analyse 

sind programmatische Orientierungsrahmen: die „Frankfurter Erklärung für eine kritisch-emanzipatori-

sche politische Bildung“ (2015), der „Beutelsbacher Konsens“ (1976) und die „Kinder- und Jugendberichte“ 

von 2016, 2020 und 2024. Abschließend entwickelt der Beitrag konkrete Handlungsansätze für eine kom-

petenzorientierte politische Bildungspraxis, zieht didaktische Konsequenzen und stellt sieben praktische 

Aufgaben vor, die zentrale Aspekte politischer Urteilskraft – wie Dialogkompetenz, Affektsensibilität, Per-

spektivwechsel, Humorfähigkeit und Kontextbezug – erfahrbar machen. Politische Bildung wird phäno-

menologisch beschrieben, mit dem Ziel zu verstehen, was sich zeigt und wie. Im Zentrum steht die Frage, 

wie politische Bildung Haltung zeigen kann, ohne zu überwältigen, und Kontroversität ermöglicht, ohne 

in Beliebigkeit zu kippen.1 

Promoting democracy-related personal development is not solely the responsibility of schools, but shapes 

the professional self-image of all actors in the social and education sectors. Political education is reflected 

upon as a shared task that is coming under pressure due to social polarization. After introducing sympto-

matic terms (“hystories”, “moralitis”), normative terms (“neutrality”, “overwhelming”, “controversy”) are 

examined. The analysis is based on programmatic orientation frameworks: the “Frankfurt Declaration for 

Critical-Emancipatory Political Education” (2015), the “Beutelsbach Consensus” (1976), and the “Children 

and Youth Reports” of 2016, 2020, and 2024. Finally, the article develops concrete approaches for compe-

tence-oriented political education practice, draws didactic conclusions, and presents seven practical 

tasks that make central aspects of political judgment—such as dialogue competence, affect sensitivity, 

perspective change, humor, and context reference-tangible. Political education is described phenomeno-

logically with the aim of understanding what is revealed and how. The focus is on the question of how 

political education can take a stance without overwhelming, and enable controversy without tipping into 

arbitrariness. 

 

 
1 Die theoretisch pointierte Version dieses Discussion Papers erscheint mit freundlicher Genehmigung des Lucht-

erhand-Verlags in der Zeitschrift Jugendhilfe 5/2025, S. 1–13. Ich bedanke mich herzlich für das Lektorat und die 

Redaktion bei Andreas Dexheimer und Lydia Ao (Luchterhand-Verlag) sowie bei Stephan de la Rosa und Ruth Stof-

fel (Fachgebietsleitung und Forschungsreferat, IU Internationale Hochschule). 
 



IU Discussion Papers – Sozialwissenschaften, No. 3 (September 2025) 

Seite 4 von 44 

KEYWORDS: 

Civic Education; Democratic Pedagogy; Professional Neutrality; Beutelsbach Consensus; Frankfurt Decla-

ration; Political Judgment; Ambiguity Tolerance; Media Literacy; Experiential Learning; Affect Formation 

 

AUTORIN  

 

Prof. Dr. habil. Jutta Keßler ist Professorin für Sozialwissenschaften an 

der IU Internationalen Hochschule, Campus Mainz. Als Erlebnispädagogin 

arbeitet sie handlungsorientiert mit lernwirksamen Mikroabenteuern. All-

tagssituationen und -materialien in Theorie und Praxis sind für sie bevor-

zugte Lernbiotope zur Förderung des ganzen Menschen. Bildung versteht 

die Autorin als ganzheitlichen Prozess, der eine Balance zwischen Verstand 
und Gefühl, Ernst und Freude sucht und Humor als zentrale Schlüsselkom-
petenz begreift.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
  



IU Discussion Papers – Sozialwissenschaften, No. 3 (September 2025) 

Seite 5 von 44 

Leider werden junge Leute ständig dabei entmutigt, ehrlich zu sein, und mit dem bedroht, was wir Moral 

nennen. 

— Alice Miller (1990, S. 44): Abbruch der Schweigemauer. Die Wahrheit der Fakten. 

 

Einleitung 
In Zeiten gesellschaftlicher Polarisierung und autoritärer Bedrohungen steht die politische Bildung vor 

einer zentralen Herausforderung: Sie darf nicht zur Spezialdisziplin werden, sondern muss in allen Bil-

dungsbereichen wirksam sein, quer zu Fachgrenzen und Zuständigkeiten. Die Förderung von Selbst-, 

Sozial- und Sachkompetenz als demokratiebezogene Persönlichkeitsbildung liegt nicht allein in der 

Verantwortung der Schule, sondern prägt das berufliche Selbstverständnis aller Akteur*innen im So-

zial- und Bildungswesen. 

Gerade in non-formalen Bildungsbereichen wie der Offenen Kinder- und Jugendarbeit zeigt sich jedoch 

eine problematische Leerstelle: Zwar wird das eigene Handeln vielfach als Bildungspraxis verstanden, 

doch ein politisches Bildungsverständnis, das an den Lebenswelten junger Menschen anknüpft, ist sel-

ten (Kessler 2018, S. 171). Wo es fehlt, wächst das Risiko, dass normative Erwartungen, implizite Werte-

haltungen oder moralische Imperative die pädagogische Praxis bestimmen – ohne dass sie als solche 

reflektiert werden. 

„In einem demokratischen Staat [gibt es] grundsätzlich keine politikfreien ‚Schonräume‘“ (Böhm & 

Seichter 2018, S. 376). Der Beitrag reflektiert daher die Bedeutung politischer Bildung jenseits her-

kömmlicher Abgrenzungen zwischen schulischer und außerschulischer sowie formaler und non-forma-

ler Demokratieförderung. Politische Bildung wird als gesamtgesellschaftliche Aufgabe verstanden, 

die im professionellen Handeln verankert ist und durch gesellschaftliche Polarisierungen unter Druck 

gerät. Der Begriff „gesamtgesellschaftlich“ verdeutlicht, dass politische Bildung nicht nur von Polarisie-

rungen betroffen ist, sondern zugleich als gemeinschaftliche Antwort darauf verstanden werden kann: 

Sind alle gesellschaftlichen Ebenen einbezogen, entsteht in der Breite selbst ein Gegenpol zur Spaltung. 

Der medienwissenschaftliche Begriff der „Hystorien“ (Showalter 1997) dient dazu, zugespitzte Erwar-

tungslagen in Bildungsprozessen zu analysieren. Ergänzend hilft Luhmanns Idee der moralischen Su-

percodierung pädagogischer Praxis, verdeckte Überlegenheitsstrukturen zu erkennen und „Moral als 

[mögliches] Krisensymptom“ (Sühlsen 2025, S. 110) zu identifizieren. Der Begriff „Moralitis“ dient als 

Analyseinstrument, um die pathologische Erscheinungsform dieser moralischen Supercodierung zu er-

fassen – eine ansteckende Moralisierung, die sich als Symptom dessen zeigt, was Hystorien als gesell-

schaftliches Phänomen beschreiben. Beläuft sich die Funktion der Moral in der Pädagogik darauf, nicht 

nur zwischen Tugend und Laster zu unterscheiden, sondern auch zwischen „richtiger“ und „falscher“ 

Tugend – etwa zwischen der „echten Haltung“ und dem „falschen Bewusstsein“ –, droht das, was kri-

tisch gemeint ist, selbst dogmatisch zu werden. 

In einem solchen von moralischer Supercodierung geprägten Klima ansteckender „Moralitis“ bleibt 

kaum Raum für produktive Abweichung oder spielerische Brechung. Gerade solche Abweichungen – 

etwa durch Humor als Operator pädagogischer Intervention – sind aber notwendig, um Freiheit, Selbst-

verantwortung und demokratische Urteilskraft zurückzugewinnen und zu fördern (vgl. Keßler 2024a, 



IU Discussion Papers – Sozialwissenschaften, No. 3 (September 2025) 

Seite 6 von 44 

2025c). Es gilt deshalb, in Pathos erstarrte Erziehungsabsichten aufzulockern und die zentralen Ziele 

emanzipatorischer Bildung wie Freiheit, Kritikfähigkeit und demokratische Selbstbestimmung unter 

den Rädern des paternalistischen Umschlags normativ überzogener Ansprüche hervorzuholen (vgl. 

May 2018).  

Der Beitrag vergegenwärtigt die Erscheinungsweise politischer Bildung und pädagogischen Handelns 

durch phänomenologische Beschreibung, Reduktion und Variation. Ziel ist nicht Theoriebildung, son-

dern die anschauliche Klärung dessen, was sich zeigt und wie es sich zeigt. Um „zu den Sachen selbst“ 

(Husserl) zu gelangen, wird ein reflexiv-skeptischer Zugang zum Phänomen „Politische Bildung“ ver-

folgt. Die phänomenologische Methode dient dabei als praxisnahes Analyseinstrument: Sie ermöglicht, 

wiederkehrende Sachverhalte zu erkennen, ihre wesentlichen Merkmale herauszuarbeiten und sie von 

verwandten oder gegensätzlichen Phänomenen zu unterscheiden. Auf diese Weise verbindet sie sorg-

fältige Beobachtung, Reflexion und Vergleich und liefert so empirisch fundierte Einsichten, ohne sich 

auf quantitative Messungen zu beschränken.  

Phänomenologische Forschung kommt dadurch in Gang, „dass man sich mittels eingehender Beschrei-

bung des gemeinten Phänomens die leibhaftigen Verhaltensweisen, in denen es zum Vorschein kommt, 

so genau wie möglich vorzustellen sucht und sorgfältig darauf achtet, was die Worte, die man dabei 

gebraucht, ursprünglich bedeuten" (Loch 2019, S. 400). Diese Methode „bemüht sich darum, jedes in 

Frage kommende Phänomen gleichsam mikroskopisch zu betrachten: die Komponenten, aus denen es 

besteht, sichtbar zu machen und in ihrer Wechselwirkung als ein produktives System darzustellen, das 

in Bezug auf die es umgebenden anderen Phänomene sinnvolle Funktionen hat" (ebd.). Eine systema-

tische Vergegenwärtigung dessen, wie sich Phänomene konkret zeigen, und zugleich eine präzise Re-

flexion der verwendeten Begriffe sind unabdingbar für den Transfer großer Worte, unklarer Bedeutun-

gen und ungenauer Bezeichnungen in nachvollziehbare Beschreibungen und beobachtbares leibhaftes 

Verhalten. Für den Bereich der politischen Bildung kann durch die phänomenologische Symptomer-

kundung der „Eifer der Diskussionen" und die „Hektik des Handelns" zugunsten einer „Epoche der Be-

sinnung" unterbrochen werden (vgl. ebd.). 

Der Beitrag gliedert sich in drei Hauptteile: Zunächst legt er das theoretische Fundament anhand der 

symptomatischen Begriffe „Hystorien“ und „Moralitis“. Im Anschluss stellt er die normativen Begriffe 

politischer Bildung vor, die in politischen Bildungsdebatten häufig unscharf bleiben (etwa „Neutrali-

tät", „Überwältigung" oder „Kontroversität"), und analysiert diese im vergleichenden Zugriff auf die 

zentralen Bezugstexte politischer Bildung: die Frankfurter Erklärung für eine kritisch-emanzipatorische 

Politische Bildung (2015), den Beutelsbacher Konsens (1976) und die Kinder- und Jugendberichte von 

2016, 2020 und 2024. Deren gemeinsame normative Grundannahmen sowie Unterschiede werden als 

Voraussetzung für Verständigung und theoriegeleitetes Handeln politischer Bildungspraxis herausge-

arbeitet (vgl. Widmaier 2022, S. 399 f.). Abschließend entwickelt der Beitrag konkrete Handlungsansätze 

für eine kompetenzorientierte politische Bildungspraxis, zieht didaktische Konsequenzen und stellt sie-

ben praktische Aufgaben vor, die zentrale Aspekte politischer Urteilskraft – etwa Dialogkompetenz, Af-

fektsensibilität, Perspektivwechsel, Humorfähigkeit und Kontextbezug – erfahrbar machen. 

Gerade in Zeiten von Hystorien und Moralitis stellt sich für die politische Bildung die entscheidende 

Frage nach dem Abbau überzogener adultistisch-paternalistischer Bevormundung: Wie kann sie Hal-

tung zeigen, ohne zu überwältigen? Auf der Kehrseite der Entmoralisierung stellt sich die Frage: Wie 



IU Discussion Papers – Sozialwissenschaften, No. 3 (September 2025) 

Seite 7 von 44 

kann sie Kontroversität ermöglichen, ohne in Beliebigkeit zu verfallen? Beide Aspekte zielen darauf ab, 

Moralitis als Symptom von Hystorien zu überwinden und einen Weg zwischen dogmatischer Überwäl-

tigung und orientierungsloser Beliebigkeit zu finden. 

Am Ende dieses Beitrags sollten Antworten auf folgende Fragen gegeben sein: 

− Was genau sind Hystorien – welche Formen gibt es, und wie wirken sie? 

− Was versteht man unter politischer Bildung? Welche Aufgaben übernimmt sie – und welche nicht? 

− Welche Wege führen effektiv zur Förderung von Demokratiekompetenz?1 

 

Symptomatik  

HYSTORIEN 

Unter Hystorien verstehe ich – in Anlehnung an die US-amerikanische Literaturwissenschaftlerin und 

Medizinhistorikerin Elaine Showalter – narrative Formationen, die aus überfordernden Anlässen ent-

stehen und sich ansteckend über soziale wie mediale Kanäle verbreiten. Sie unterscheiden sich von 

bloßen Trends oder viralen Phänomenen durch ihre affektive Überhitzung und ihre moralische Polari-

sierung.  

In ihrem Buch Hystorien (1997) hat Elaine Showalter den Begriff „Hystorien“ geprägt – eine Wortschöp-

fung aus „Hysterie“ und „Historie“. Im ersten Kapitel, The Hysterical Hot Zone, beschreibt sie den modus 

operandi solcher Erzählungen in der Frühphase als eine Art Brutstätte für infektiöse, krankheitswertige 

Narrative. Hystorien verhalten sich in dieser Lesart wie kulturelle Viren: Sie verbreiten sich dort beson-

ders rasch, wo Unsicherheit herrscht – beschleunigt durch Medien, verstärkt durch moralische Empö-

rung, und oft begleitet von dem Gefühl, sich „auf der richtigen Seite“ der Geschichte zu befinden.  

Anhand von Beispielen wie dem Golfkriegssyndrom, Multiplen Persönlichkeitsstörungen, Entführun-

gen durch Außerirdische und dem Chronischen Müdigkeitssyndrom illustriert Showalter, wie hysteri-

sche Syndrome und soziale Krisen, multipliziert mit medialer Aufmerksamkeit, zu kollektiven paranoi-

den Epidemien mit fanatischen Zügen führen. Ihre Diagnose: Hysterische Syndrome und soziale Krisen, 

multipliziert mit medialer Aufmerksamkeit, ergeben insgesamt kollektive paranoide Epidemien mit fa-

natischen Zügen. Wichtig ist dabei: Mit dem Begriff „Hystorien“ ist nicht gemeint, dass alle Mitglieder 

einer Gruppe gleichermaßen hysterisch handeln würden. Im Fokus stehen die Narrative selbst und ihre 

affektive Dynamik, nicht die psychische Verfassung Einzelner (ebd. S. 11 u. 13). 

Hystorien sind private oder öffentliche Erzählungen, Geschichten, ausholende Narrationen und sinn-

stiftende Narrative, die einem überfordernden Anlass entspringen. Sie zeigen Symptome, die an die 

historische Vorstellung von „Hysterie“ erinnern. Für Showalter sind Hystorien ansteckend. Sie kommen 

auf durch ökologische Veränderungen, moderne Technik, Verstädterung, Flugverkehr, überhaupt 

durch menschliche Interaktion, und sie verbreiten sich durch Geschichten, die im Schriftverkehr zirku-

lieren, in Büchern und Zeitungsartikeln, in Talkshows und Fernsehserien, in Filmen und im Internet 

(ebd., S. 14). Konnte Showalter in den 1990er Jahren noch Ansteckungswellen anhand von regionalen 

 

 



IU Discussion Papers – Sozialwissenschaften, No. 3 (September 2025) 

Seite 8 von 44 

Zeitungen und Radiosendungen nachweisen, so lösen sich die Übertragungswege heute in der Lichtge-

schwindigkeit der digitalen Informationsexplosion und Dauerkommunikation auf.  

Indem Showalter populäre Narrative der Gegenwart als Hystorien beschreibt, ist sie sich nur allzu be-

wusst, dass der zugrundeliegende Begriff „Hysterie“ seit jeher einen sehr beleidigenden Klang hat. In 

der Traumaforschung wurde dieser Begriff von dem der „posttraumatischen Belastungsreaktion“ ab-

gelöst (Keßler 2009, S. 23).  Showalter will mit dem von ihr geprägten Begriff hysterische Erzählungen 

nicht "als Schwäche, moralische[n] Mangel […] oder als Rückzug in die Verantwortungslosigkeit" ab-

werten, sondern "als ein kulturell determiniertes Streß- und Angstsymptom" verstanden wissen (ebd., 

S. 19).  

Die Historikerin macht das belastete Wort „Hysterie“ stark für die Historisierung symptomatischer Nar-

rative der Gegenwart: eine sachlichere Betrachtungsweise mit der Chance auf „Heilung“ unheilvoller 

Übertreibungen von Einseitigkeiten. Hystorien haben die imperialistische Tendenz von Glaubensbe-

kenntnissen mit Schwarzweißmoral. Sie agieren nach dem simplen Code „gut“ vs. „böse“: Trifft ein Reiz 

auf den Böse-Nerv, ertönt Empörung, die sich über Wut bis zum Hass steigern kann. Hystorien sind ent-

zündliche Prozesse, in deren Verlauf Empörung auf Empörung über die Empörung folgt (Pörksen/ 

Schulz von Thun 2020, S. 34). 

Ein frühes Beispiel für ein solches hystorisches Narrativ liefert die sogenannte Radiopanik von 1938, 

ausgelöst durch Orson Welles’ Hörspiel Krieg der Welten. Am Vorabend von Halloween wurde in den 

USA ein fiktionales Hörspiel ausgestrahlt, das den Lauf der Mediengeschichte prägen sollte: Krieg der 

Welten, produziert von Orson Welles, inszenierte eine Alieninvasion im Stil einer nüchternen Live-Radi-

osendung. Obwohl mehrfach als Fiktion gekennzeichnet, hielten zahlreiche Zuhörende das Geschehen 

für real. Dieser Effekt verstärkte sich durch drei Faktoren: Erstens nutzte das Hörspiel einen dokumen-

tarischen Stil, der täuschend echt wirkte; zweitens schalteten viele Menschen verspätet ein – soge-

nannte Zapping-Effekte – und verpassten die Hinweise auf die Fiktionalität; drittens war die gesell-

schaftliche Atmosphäre 1938 von einer latenten Kriegsangst geprägt; politische Spannungen und die 

wachsende Bedrohung aus dem nationalsozialistischen Europa verstärkten die Deutungsbereitschaft. 

Zahlreiche Hörer*innen glaubten, die USA würden von außerirdischen Kräften angegriffen; einige flo-

hen aus ihren Häusern, andere riefen panisch bei Polizei und Rundfunksendern an oder suchten Zu-

flucht in Kirchen. Die Reaktionen verweisen auf die frühe Wirkmacht emotional aufgeladener, medial 

verbreiteter Narrative: sie verengen die kollektive Wahrnehmung und erzeugen affektive Resonanz. Die 

vermeintliche Panik wurde durch die Presse zwar überzeichnet, doch das Ereignis bleibt ein Beispiel für 

die Macht medialer Narrative. Spätere Forschung, etwa durch den Medienhistoriker W. Joseph Camp-

bell, hat erbracht, dass die tatsächliche Aufregung geringer war als zunächst berichtet. Sie wurde je-

doch von Zeitungen bewusst dramatisiert – nicht zuletzt, um das aufkommende Medium Radio gegen-

über der etablierten Printpresse in Misskredit zu bringen. Das Beispiel zeigt: Medien leben von Drama-

tisierung. Gerade in Krisenzeiten gilt bad news are good news.  

Für die politische Bildung liefert das Ereignis einen Schlüsselhinweis: Menschen sind empfänglich für 

Narrative, die Angst, Orientierungslosigkeit oder existenzielle Bedrohung ansprechen. Daraus folgt, 

dass politische Bildung über reine Faktenvermittlung hinausgehen und Kompetenzen fördern muss, 

die narrative Mechanismen kritisch einordnen und mediale Inszenierungen reflektieren lassen. 



IU Discussion Papers – Sozialwissenschaften, No. 3 (September 2025) 

Seite 9 von 44 

Besonders relevant wird dies in Zeiten digitaler Erregungskultur, die von dem geprägt ist, was Precht 

und Welzer als „Cursor-Journalismus" bezeichnen (2022, S. 136 ff.). Dieser orientiert sich stark an me-

dialen Stimmungen, digitalen Trendthemen und moralischen Setzungen. Leitfragen von Influencern 

und Followern sind: Was schreiben die Leitmedien? Was trendet auf Twitter/X? Was gilt als sagbar oder 

unsagbar? Damit verstärken soziale Netzwerke und Filterblasen die Dynamik hystorischer Narrative er-

heblich: Informationen, die bestehende Überzeugungen stützen, werden bevorzugt wahrgenommen, 

gegenteilige Ansichten oft ausgeblendet. Unscharfe oder schwammige Überzeugungen – sei es religiös, 

philosophisch oder politisch – bieten einen besonders fruchtbaren Nährboden für den Bestätigungs-

fehler, den Confirmation bias, von dem Hystorien leben (vgl. Dobelli 2011, S. 39). 

Vor diesem Hintergrund wird die Vermittlung kritischer Medienkompetenz zu einer zentralen Aufgabe 

politischer Bildung. Lernende sollten befähigt werden, emotionalisierte Dynamiken im komplexen Zu-

sammenspiel medialer Darstellungen, gesellschaftlicher Trends und affektiver Ansprechbarkeit zu er-

kennen und zu hinterfragen. Zusammen mit der Fähigkeit zur Affektregulation wird Medienkompetenz 

so zu einem unverzichtbaren Bestandteil politischer Bildungsprozesse. 

Definition: Hystorien 

Hystorien sind ansteckende Geschichten, die aus überfordernden Anlässen entstehen und sich viral 

über menschliche Interaktionen sowie Medien verbreiten. Sie führen zu Tunnelblicken und schränken 

die Fähigkeit ein, alternative Sichtweisen einzubeziehen. Die entzündliche Dynamik wechselseitiger Er-

regung macht deutlich, wie wichtig Hystorienkompetenz ist: die Fähigkeit, Eskalationen als Zusammen-

spiel medialer Inszenierungen und gesellschaftlicher Stimmungen zu durchschauen, kritisch zu reflek-

tieren und einzuordnen. Politische Bildung umfasst daher Aspekte der Medienkompetenz und des emo-

tionalen Lernens, die das Ferment für die folgende Analyse der Infektionskrankheit „Moralitis“ bilden. 

MORALITIS 

Hystorien wirken wie Funken, die aus überfordernden Situationen heraus affektive Brände entfachen. 

Sie erzeugen Tunnelblicke, Zuspitzungen und ein Klima wechselseitiger Erregung. Auch in diesem Ab-

schnitt über Moralitis ist deshalb von Hystorien immer wieder die Rede, denn sie bereiten das Terrain 

für gesellschaftliche Überreaktionen.  

Im hystorischen Feuer entsteht zunächst die Verlockung und scheinbare Notwendigkeit, moralisch zu 

reagieren. Der Erreger Moralin, im Schwarz-Weiß-Denken der Hystorien verankert, verkörpert diese Ver-

lockung. Darauf folgt oft eine zweite Dynamik: eine gesellschaftliche Immunantwort, die zunächst 

Schutz verspricht, in ihrer Überreaktion jedoch selbst schädlich wird. Diese Überempfindlichkeit gegen-

über abweichenden Sichtweisen kann als „Moralitis“ identifiziert werden (vgl. Andrick, 2024, S. 12 f.). 

Analog zur medizinischen Praxis, in der Entzündungen auf –itis enden, lässt sich Moralitis als eine Art 

gesellschaftliche Autoimmunerkrankung beschreiben: Betroffene reagieren auf den Erreger „Moralin“, 

finden kein Ventil, unterscheiden nicht mehr klar zwischen Eigenem und Fremdem und wenden sich so 

gegen das, was sie eigentlich schützen wollten. Infiziert mit Moralin können gut gemeinte Handlungen 

unbeabsichtigte Folgen nach sich ziehen und schlagen nicht selten ins Gegenteil um. Hier trifft das 

Sprichwort zu: „Gut gemeint ist das Gegenteil von gut“. 

Krankheitsträger*innen der Moralitis sind sogenannte Gut(un)menschen.  Sie erkennen gruppenbezo-

gene Menschenfeindlichkeit und Extremismus im jeweils anderen Lager und gehen mit unbeirrbarer 



IU Discussion Papers – Sozialwissenschaften, No. 3 (September 2025) 

Seite 10 von 44 

Entschlossenheit dagegen vor. Der bevorzugte Abwehrmechanismus ist die Projektion: Das Böse wird 

ins Außen verlagert und dort bekämpft (vgl. Andrick 2024, S. 121). Dabei verselbständigt es sich zu ei-

nem anonymen und übermächtigen Super-Subjekt. Es manifestiert sich in Worten mit Hochkonjunktur 

wie „Hass“, „Rassismus“, „Diskriminierung“ oder „Desinformation“ und wird mit moralischen Maßnah-

men angegangen.  

Beispiele für Hystorien in diesem Sinne finden sich in Ideologien wie dem Islamismus und dem Rechts-

extremismus. Beide vertreten ausgreifende, ekstatische Visionen – etwa ein weltweites Kalifat oder ei-

nen Führerstaat – als Kompensation für eine als bedrohlich empfundene Weltlage. Im islamistischen 

Narrativ heißt die große Erzählung Demütigung aller Muslime, im rechtsextremen Weltbild lautet sie jü-

dische Weltverschwörung (vgl. Edler 2017, S. 16). Solche geschlossenen Weltbilder neigen dazu, außen-

stehende Menschen über pauschale Etikettierungen abzuwerten und sie als indiskutabel oder gar als 

„böse“ dezidiert auszugrenzen. 

Gut(un)menschen begegnen kritischem Nachfragen oft mit Misstrauen. Es gilt ihnen nicht selten als 

Symptom einer gegnerischen Gesinnung oder als Ausdruck des Verrats an der „guten Sache“. Gegen 

dieses feindlich konstruierte Andere wird eine kategorische Abwehr aufgebaut. In der Folge wird demo-

kratische Debattenkultur im Keim erstickt. 

Hystorien beziehen ihre Legitimation und Leuchtkraft aus apokalyptischen Befunden. In ihrem 2021 mit 

dem Demokratiepreis ausgezeichneten Buch Die Kunst des Miteinander-Redens (2020, S. 150) diagnos-

tizieren der Medienwissenschaftler Bernhard Pörksen und der Kommunikationspsychologe Friede-

mann Schulz von Thun eine gesellschaftliche Tendenz zur Dramatisierung: Sie beobachten eine weit 

verbreitete Furcht vor dem „Ende von Respekt und Rationalität in einer Welt der Hassattacken und der 

bizarren Verschwörungstheorien". Diese Ängste manifestieren sich in der Ausrufung eines „postfakti-

schen Zeitalters" oder einer „Post-Truth-Ära". 

Die Autoren verweisen darauf, dass aktuelle Publikationen zur Lage der Gesellschaft häufig apokalypti-

sche Titel tragen, wie Der Zerfall der Demokratie, Wie Demokratien sterben oder schlicht Game Over 

(ebd.). Pörksen/Schulz von Thun kritisieren, dass sowohl „das Vokabular der Resignation" als auch „die 

Narrative des Niedergangs" letztlich Ressentiments schüren und damit kontraproduktiv wirken. Der 

von Pörksen/Schulz von Thun konstatierte Mechanismus – die Entstehung von Ressentiments durch 

apokalyptische Narrative – lässt sich begrifflich präziser fassen: Max Scheler beschreibt in seiner Schrift 

Das Ressentiment im Aufbau der Moralen (1912) diese Gemütslage anhand der Wortherkunft als „Vergif-

tung der Seele" – verursacht durch eine nicht ausgelebte, nach innen gekehrte und immer wieder ge-

spürte (re-senti) Negativ-Emotion (Weber-Stein 2022, S. 278).  

In seinem Aufsatz Emotionalisierung der Politik als Herausforderung der Politischen Bildung – Schlaglich-

ter auf eine fortwährende Debatte (2022) erläutert Florian Weber-Stein, dass diese Ressentiments 

schließlich „schöpferisch" werden und „ein Narrativ" konstruieren, „das die empfundene eigene Min-

derwertigkeit durch Umwertung erhebt und zugleich Schuldige benennt und zur/zum legitimen Adres-

sat_in der umgelenkten Negativ-Emotionen macht" (ebd., S. 278). Weber-Steins theoretische Einord-

nung macht verständlich, wie Hystorien funktionieren: Sie stecken an mit ohnmächtiger Furcht, Angst 

und Scham, die sie gleichzeitig in mächtigen Zorn und unkalkulierbare Wut transformieren. Ressenti-

ment, diese selbsterhebende Negativ-Emotion, wird in der dominanten medialen Berichterstattung 



IU Discussion Papers – Sozialwissenschaften, No. 3 (September 2025) 

Seite 11 von 44 

vorwiegend dem Rechtsradikalismus und Rechtspopulismus attestiert, verbindet aber über Partei- und 

Gesinnungsgrenzen hinweg grundsätzlich alle Hystorien miteinander. 

Wie sich solche ressentimentgeladenen Narrative in der politischen Praxis niederschlagen, offenbart 

der sogenannte „Unvereinbarkeitsbeschluss“, mit dem die CDU 2018 eine „Brandmauer“ gegen die AfD 

errichtete. Damit setzte sich eine hystorische Wende fort, die bereits parteiintern stattgefunden hatte: 

die Diskreditierung kritischer, dem aufgeklärten Konservatismus eines Edmund Burke verpflichteter 

Stimmen, die einschneidende Veränderungen mit Bedacht und äußerster Sorgfalt angehen wollen. Die 

Tabuierung nachdenklicher Kommentatoren des politischen Mainstreams kommt einer Art Auflehnung 

gegen die Wirklichkeit gleich: ein ungläubiges Sturmlaufen gegen die geglaubte „Schöpfung“, das wohl 

nicht als „christlich“ zu bezeichnen ist. Ein anderes prominentes Beispiel für die Auswirkungen von 

Ressentiments sind die zur Zeit der Corona-Pandemie „Ungeimpften“: den sogenannten „Covidioten“ 

wurden alle unerwünschten, vor allem „ansteckende“ Eigenschaften zugeschrieben, die Rechtgläubige 

von sich fernhalten wollten. 

Moralisch überzogene und politisch hochgezogene Brandmauern erzeugen eine Gewalt des Schwei-

gens, die demokratische Strukturen untergräbt. Die Mechanismen erinnern an die Verhältnisse in der 

ehemaligen Vorzeige-Schule im Odenwald: Dort existierten ausgeprägte demokratische Beteiligungs-

strukturen wie Schülerparlament, SMV-Verfassung, Ausschüsse oder Schülersitze in Konferenzen paral-

lel neben einer ebenso ausgeprägten Sphäre der sprachlosen Gewalt. Wie Stefan Weyers in seiner Ana-

lyse zeigt, waren „die informellen Regeln, Zwänge und Mechanismen des Internatslebens entscheidend 

dafür, was wahr- und ernstgenommen wurde und was nicht, worüber gesprochen werden konnte und 

worüber nicht" (Weyers 2022, S. 112). Die Sprech-Tabus höhlten die Kultur der Demokratie systema-

tisch aus, sodass die Odenwaldschule als Beispiel einer Fassadendemokratie in Erinnerung bleibt, die 

daran gemahnt, Räume des Sagbaren zu erhalten (vgl. ebd., S. 114). 

Der angstbesetzte Affekt gegenüber der gegenteiligen Evidenz, der „Disconfirming Evidence“ (Dobelli 

2011, S. 38), verhindert meist eine Öffnung des geschlossenen Weltbilds. Selbst wohlklingende Projekte 

wie das 2015 gestartete Bundesförderprogramm Demokratie leben! erscheinen dadurch als Hystorie. 

Mit dogmatischer Entschiedenheit und dualistischem Rigorismus wird für Vielfalt gegen Verschwö-

rungsgläubigkeit, Rechtsextremismus und jede Form hasserfüllter Diskriminierung vorgegangen. Das 

von der damaligen Ampel-Koalition geplante Demokratiefördergesetz sollte das Förderprogramm über 

2025 hinaus verstetigen und nach dem Willen der ehemaligen Ministerin für Familie, Senioren, Frauen 

und Jugend Hass sogar „unterhalb der Strafbarkeitsgrenze" verfolgbar machen (Mangold 2024). 

Ein besonders markantes Beispiel für die Problematik lieferte das Projekt Forum gegen Fakes – Gemein-

sam für eine starke Demokratie der Bertelsmann-Stiftung: In Kooperation mit dem Innenministerium, 

weiteren Stiftungen und politischen Parteien rief es im Frühjahr 2024 einen Bürgerrat ins Leben, der 

seine Ergebnisse im Herbst vorlegte. Die Vorschläge zu einer KI-basierten Qualitätssicherung von Nach-

richten, insbesondere zu einem Desinformationsranking politischer Akteurinnen und Akteure und zur 

Prüfung strafrechtlicher Verfolgung, zeigen eine erstaunliche Unbekümmertheit gegenüber der Frage, 

wie Wahrheit im Allgemeinen – und durch KI im Besonderen – überhaupt bestimmt werden kann (vgl. 

Riegel 2024). Einerseits wird Kritik an politischen Vorhaben pauschal als Desinformation abgetan; an-

dererseits bleibt unbeachtet, dass auch KI-gestützte Programme auf menschlich programmierten und 

also natürlicherweise interessengeleiteten Algorithmen beruhen. 



IU Discussion Papers – Sozialwissenschaften, No. 3 (September 2025) 

Seite 12 von 44 

Das Dilemma eines Forums gegen Fakes besteht darin, dass es menschlich erzeugte Schlagwortkata-

loge zu umstrittenen Themen wie Migration, Klimawandel oder Wahlbeeinflussung gegen ebenso 

menschlich erzeugte „Desinformationen“ in Stellung bringt. Gleichzeitig wird der etablierte Weg der 

demokratischen Willensbildung delegitimiert – von politischen Parteien über Vereine und Verbände bis 

hin zu den Parlamenten der repräsentativen Demokratie wird alles von einer – noch so gut gemeinten 

– „Räterepublik“ in Frage gestellt. 

Initiativen wie das Forum gegen Fakes agieren im Rahmen des Bertelsmann-Projekts New Democracy 

auf der Grundlage der Annahme, dass demokratische Systeme unter Stress durch Desinformation in 

ihrer Substanz bedroht seien. Es stellt sich jedoch die Frage, ob Maßnahmen dieser Art tatsächlich zur 

Stärkung demokratischer Resilienz beitragen. Oder wird der Begriff „Desinformation“ hier vor allem 

rhetorisch mobilisiert, um ein Bedrohungsszenario zu entwerfen, das dann operativ-politische Gegen-

maßnahmen legitimieren soll? Susanne Gaschke äußerte hierzu in der Neuen Zürcher Zeitung 

(16.09.2024) deutliche Kritik: Sie bezeichnete entsprechende „Entstressungsstrategien“ als technisch 

und politisch unzureichend durchdacht, im Ansatz autoritär und potenziell zensurnah. Aus demokra-

tietheoretischer Perspektive bleibt zu prüfen, ob der Fokus auf „Entstressung“ pluralistische Diskurs-

räume erweitert oder im Gegenteil deren Offenheit eher einschränkt. 

Hier zeigt sich ein hystorisches Moment: Der Kampf gegen Desinformation wird zur Erzählung existen-

zieller Bedrohung, aus der sich ein Legitimationsdruck zu radikalen Gegenmaßnahmen ableitet. Tref-

fend beschreibt es der Philosoph Michael Andrick, wenn er von einem „Bekenntniszwang“, einer „pä-

dagogischen Sendung“ und der „Sehnsucht“ jener spricht, die „Vollzeit oder Teilzeit im Fundamenta-

lismus beschäftigt“ seien. Diese strebten nach „der Monokultur der [eindeutigen] Wahrheit und der Aus-

merzung der Abweichung […] unter tausend gleichberechtigten, gleichgroßen Egos – kurz gesagt: […] 

der eigenen sozialen Dominanz“ (Andrick 2024, S. 83). 

Moralischer Polarisierung eignet ein dezisionistischer Tonfall. Die Rede im Modus des totalen Gegen-

entwurfs ist in Deutschland alles andere als neu. Bereits in Apropos Weltuntergang (1996) habe ich de-

zisionistische Denk- und Deutungsmuster im Kontext historischer Krisenerfahrungen untersucht. Am 

Beispiel literarischer Reaktionen auf den Modernisierungsschub um 1900, auf die beiden Weltkriege 

und die deutsche Wiedervereinigung 1989/90 offenbarte sich, wie stark Orientierungskrisen ästhetisch 

durch eine Struktur des Entweder-oder artikuliert werden. Besonders im sogenannten „Kulturschutz-

gebiet DDR" (Jochen Hörisch) ließ sich dieser dezisionistische Zugriff in Reinform studieren als eine Ide-

ologie, die auch in heutigen gesellschaftlichen Diskursen unterschwellig fortwirkt. 

In diese Traditionslinie lässt sich auch Walter Benjamins berühmter „Engel der Geschichte“ (1940) ein-

ordnen: eine Figur, die mit aufgerissenen Augen und offenen Flügeln auf eine unaufhörliche Kette von 

Katastrophen blickt. Während der Engel in die Vergangenheit schaut, sieht er nicht einzelne Ereignisse, 

sondern einen einzigen, wachsenden Trümmerhaufen. Er möchte innehalten, um das Zerstörte zu hei-

len, doch ein Sturm – der „Fortschritt“ – treibt ihn unaufhaltsam in die Zukunft, der er den Rücken kehrt. 

Benjamins Gestalt, inspiriert von Paul Klees Bild Angelus Novus (1920), versinnbildlicht nicht nur die 

Ohnmacht gegenüber dem Lauf der Geschichte, sondern auch eine moralisch überlegene Haltung, die 

das Unheil der Vergangenheit entlarvt, ohne sich selbst daraus lösen zu können. Die Vergangenheit al-

lein als eine Reihe von Versäumnissen wahrzunehmen, bietet keinen Trost. Vergangenheit und Zukunft 

verschmelzen in dieser dezidierten Negativwahrnehmung zu einem einzigen Unheil. 



IU Discussion Papers – Sozialwissenschaften, No. 3 (September 2025) 

Seite 13 von 44 

Das Fixieren versäumter Chancen in der Vergangenheit führt leicht dazu, selbst den Engel der Ge-

schichte zu verkörpern. Wo der „alte Engel“ als himmlischer Bote von Hoffnung, Ordnung und Erlösung 

erscheint, wirkt der „neue Engel“ gebrochen und ambivalent: Er ist Zeuge der Katastrophen, jedoch 

ohne die heilende Funktion, die einem Engel normalerweise zukommt. Die herausfordernde, zum Nach-

denken auffordernde Funktion dieser Figur als Spiegel von Ohnmacht, ambivalenter Urteilskraft und 

Negativwahrnehmung der Geschichte wurde vor Kurzem in der Ausstellung Walter Benjamin, Paul Klee 

und die Berliner Engel – 80 Jahre nach Kriegsende (8. Mai bis 14. Juli 2025) im Bode-Museum in Berlin 

erneut erkennbar. 1 

Konfrontiert mit der Tragik der Vergangenheitsverhaftung des Engels der Geschichte ist allein eine Ar-

beit der Vergegenwärtigung methodisch konsequent. Eine solche Arbeit muss anstreben, sich präsen-

tisch in Vergangenheit wie Zukunft einzurichten. Sie muss, um einen von Günter Grass geprägten prak-

tischen Begriff aufzugreifen, eine „Vergegenkunft“ (Grass 1986, S. 72; Keßler 1996, S. 8 ff.) zustande brin-

gen. Grass’ Begriff „Vergegenkunft“ verweist auf eine „vierte Zeit“, die es erlaubt, die lineare Trennung 

von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft zu überwinden oder neu zu verknüpfen. Statt in den ge-

wohnten Polaritäten zwischen „rückwärtsgewandt“ und „fortschrittlich“ zu verharren, eröffnet diese 

Perspektive die Möglichkeit, Zeit jenseits von Dichotomien zu denken und damit neue Räume für de-

mokratische Aushandlungen zu erschließen. 

Jenseits der entfesselnden Apokalypse des neuen Engels und der entrückten, tröstlichen Utopie des 

alten Engels ist Vergegenkunft ein Ereignis. Die im Begriff enthaltene Ereignisqualität lässt sich bildhaft 

veranschaulichen: Das Sonnenlicht der Vergegenwärtigung bricht sich im Regen untröstlicher Vergan-

genheitsverhaftung. So gleicht Vergegenkunft einem Regenbogen, mit dem sich Heiterkeit ausbreitet 

(Keßler 1996, S. 10). 

Definition: Moralitis 

Moralitis bezeichnet eine immunologische Überreaktion im gesellschaftlichen Diskurs: eine Überemp-

findlichkeit gegenüber abweichenden Meinungen, die sich in pauschalen Schuldzuschreibungen und 

einem moralisierenden Überlegenheitsgestus manifestiert. Besonders in Deutschland ist Moralitis mit 

der Vorstellung einer Kollektivschuld verknüpft, die einen imperativen Aufklärungsanspruch nährt und 

dabei unbewusst perpetuiert, was sie gedenkend zu überwinden sucht (vgl. Viktor Frankl 1988/2015): 

Was als berechtigter Impuls zur Aufarbeitung von Katastrophen beginnt, schlägt um in eine normative 

Mission, die alternative Perspektiven nicht mehr zulässt. 

So entfesselt Moralitis einen Sturm pädagogischer Selbstermächtigung, getragen von der Überzeu-

gung, auf der „richtigen Seite der Geschichte“ zu stehen. Der „Engel der Geschichte“ (Walter Benjamin 

1940), dessen Blick starr auf die Trümmer der Vergangenheit gerichtet ist, während ihn der Sturm rück-

wärts in die Zukunft treibt, symbolisiert diesen moralisierenden, vom Ziel der Aufklärung entkoppelten 

Reflex. Er verstellt die Möglichkeit zur „Vergegenkunft“ (Günter Grass 1986/2015) – einem Denken in 

einer vierten Zeitdimension, in der Vergangenes und Zukünftiges in ihrer individuellen Gegenwärtigkeit 

behandelt werden. Vergegenkunft durchbricht den Rauch der Empörung, öffnet Denkräume jenseits 

 
1 Der als kostenloser Download erhältliche Ausstellungskatalog (Rowley 2025) dokumentiert eindrucksvoll die 

komplexen Bild-Text-Verflechtungen zwischen Apokalypse, Kunst und Geschichtsphilosophie . 



IU Discussion Papers – Sozialwissenschaften, No. 3 (September 2025) 

Seite 14 von 44 

polarisierender Schuldzuweisungen und ermöglicht eine demokratische Aushandlung, die Differenz 

nicht als Bedrohung, sondern als Voraussetzung begreift. 

 

Normative Grundlagen politischer Bildung − Frankfurter Erklä-
rung, Beutelsbacher Konsens und Kinder- und Jugendberichte im 
Fokus 
Politische Bildung ist integraler Bestandteil freiheitlich-liberaler Demokratien. In der Weimarer Repub-

lik hieß sie „Staatsbürgerkunde“, nach 1945 „Reeducation“. Das seitens der amerikanischen Besatzung 

auferlegte Programm der „Noch-einmal-Erziehung der Deutschen“ nach der Diktatur hat sich seit den 

1970er Jahren im Zuge der Neuen Sozialen Bewegungen zunehmend ausdifferenziert. Politische Bil-

dung umfasst seither Felder wie Friedenserziehung, Emanzipation der Frauen, Umweltbildung, Inter-

kulturelles Lernen, Bildung für nachhaltige Entwicklung und globales Lernen. Seit dem 10. Kinder- und 

Jugendbericht (1998) werden zudem unter dem Dachbegriff „Demokratieförderung“ die Bereiche De-

mokratiepädagogik und Demokratiebildung intensiv bedacht und ausgestaltet. 

Exemplarisch zeigt sich dies in etablierten Programmen: Demokratisch Handeln, einem bundesweiten 

Schüler- und Jugendwettbewerb, der seit 1990 Projekte für Mitbestimmung, Vielfalt und demokratische 

Kultur auszeichnet; das Netzwerk Schule ohne Rassismus – Schule mit Courage (seit 1995), das sich ge-

gen alle Formen von Diskriminierung engagiert; sowie Demokratie leben! (seit 2015), das zentrale Bun-

desförderprogramm zur Stärkung zivilgesellschaftlicher Demokratiearbeit und Extremismuspräven-

tion. 

Wie Benedikt Widmaier (2018) betont, herrscht heute eine gewisse Unübersichtlichkeit in der Begriffs-

welt: Demokratiebildung, Demokratieförderung, Demokratiepädagogik, Demokratieerziehung, Demo-

kratiedidaktik, Demokratielernen, Demokratieentwicklung. Diese Vielfalt ist auch eine Folge der Wie-

dervereinigung. In den neuen Bundesländern war der Begriff „politische Bildung“ stark negativ belegt: 

Er wird verbunden mit Erfahrungen staatlicher Indoktrination in der DDR. Die Nutzung vermeintlich 

„neutralerer“ Begriffe wie „Demokratiebildung“ kann daher als Abgrenzung von dieser belasteten Ver-

gangenheit verstanden werden (Widmaier 2022, S. 55). Widmaier selbst bevorzugt den Begriff der „ext-

remismuspräventiven Demokratieförderung“, der am besten beschreibe, wie sich die Grundsätze poli-

tischer Bildung seit 1945 schleichend gewandelt haben (ebd.). 

Allen Variationen politischer Bildung liegt die Einsicht zugrunde, dass Demokratie einer demokrati-

schen Kultur aufgeklärter, kritischer und aktiver Bürger*innen bedarf, um zu überleben. Deshalb um-

fasst politische Bildung stets Wissensvermittlung, die Förderung von Urteilskompetenz und die Befähi-

gung zum Handeln durch demokratisch gestaltete Mitmachstrukturen in Schulen, Hochschulen, Verei-

nen, Kommunen und pädagogischen Projekten. 

Im Folgenden werden zwei programmatische Dokumente der politischen Bildung vorgestellt: die 

Frankfurter Erklärung  von 2015 und der Beutelsbacher Konsens von 1976. Obwohl zeitlich und konzep-

tionell getrennt entstanden, werden beide Texte hier in einen reflexiven Dialog gebracht. Diese Gegen-

überstellung verdeutlicht, wie politische Bildung als Arbeit der Vergegenwärtigung angesichts aktueller 



IU Discussion Papers – Sozialwissenschaften, No. 3 (September 2025) 

Seite 15 von 44 

gesellschaftlicher Herausforderungen verstanden werden kann. Die Befunde werden anhand der Aus-

einandersetzung mit den Kinder- und Jugendberichten von 2016, 2020 und 2024 weiterentwickelt. Auf 

diese Weise eröffnen sich neue Perspektiven für den Umgang mit Geschichte und Gegenwart, die über 

einfache Polarisierungen hinausgehen und demokratische Aushandlungsräume erweitern.  

FRANKFURTER ERKLÄRUNG (2015) – FÜR EINE KRITISCH-EMANZIPATORISCHE PO-

LITISCHE BILDUNG  

Die Frankfurter Erklärung für eine kritisch-emanzipatorische Politische Bildung (FE) vom Sommer 2015 

umfasst sechs inhaltliche und formale Anhaltspunkte für Lehr-Lernverhältnisse in einer Demokratie: 1. 

Thematisierung von Krisen wie Kapitalismus, Ökologie, Demokratie oder Reproduktion; 2. Kontroversi-

tät durch Konflikte und Dissens sichtbar machen und um Alternativen streiten; 3. Ausübung von Macht-

kritik durch Wahrnehmung und Analyse von Macht- und Herrschaftsverhältnissen, um zu einem selbst-

bestimmten, aus Abhängigkeiten befreiten Denken und Handeln zu finden; 4. Reflexivität in Bezug auf 

die eigene in Herrschafts- und Machtverhältnisse eingebundene soziale Positionierung zur Vermeidung 

von unbewusster Überwältigung; 5. Ermutigung durch Lernumgebungen, die Raum geben, Macht-/ 

Ohnmachtserfahrungen auszudrücken; 6. Eröffnung von Wegen, um die Gesellschaft durch individuel-

les Engagement kollektiv handelnd zu verändern. 

Alle in der FE dargelegten sechs Anhaltspunkte für politische Bildung sind im Rahmen einer demokrati-

schen Staats-, Regierungs- und Lebensform selbstverständlich. Deshalb scheint das Dokument hysto-

risch bedeutsam zu sein: Im Licht der FE scheint es seit dem Ende der nationalsozialistischen Diktatur 

keine politische Bildung mehr gegeben zu haben, die diesen Namen verdient. Im Licht der FE drängen 

sich Fragen nach der Vorgeschichte politischer Bildung auf: Warum geben ausgerechnet im Jahr 2015 

vier Jugend- und Bildungsforscher*innen ein Positionspapier zur politischen Bildung heraus? Konnte 

man bislang nicht Krisen thematisieren, kontrovers diskutieren, um Alternativen streiten, sich aus 

Machtverhältnissen emanzipieren, selbstkritisch die eigene soziale Stellung hinterfragen, sich vor Her-

anwachsenden mit Besserwisserei und persönlichen Überzeugungen zurückhalten, Lernende zum be-

freienden Selbstausdruck ermutigen sowie Wege der Beteiligung an gemeinschaftlicher Gestaltung ge-

sellschaftlicher Anliegen aufzeigen und beherzt angehen?  

Vor dem Hintergrund der Geschichte politischer Bildung in Deutschland markiert die FE von 2015 eine 

Dringlichkeit, die eine Infektion mit dem Virus Moralin vermuten lässt. Sie könnte aber auch im Kontext 

der „alternativlosen“ Merkel-Ära und der erstarkenden Partei Alternative für Deutschland (AfD) ein sinn-

volles Plädoyer sein für mehr Freiheit in einer Welt, die dabei ist, sich hin zu eingeschränkten Meinungs-

korridoren zu verändern. Sie könnte auch Ausdruck einer Standortbestimmung verunsicherter, wissen-

schaftlich geprägter und vorsichtig argumentierender Menschen sein,   

die sich selbst als gemäßigt und bürgerlich betrachten, und die sich nun schnell als „rechts“ oder „extremistisch“ 

gebrandmarkt sahen, wenn sie in einer Sachfrage von der meistveröffentlichten Meinung abwichen. Deswegen be-

ginnen heute so viele Gespräche mit Floskeln wie „Ich bin nicht rechts, aber…“, „Mit der AfD habe ich nichts am Hut, 

aber…“, „Ich bin auch für Klimaschutz, aber…“. (Andrick 2024, S. 136)  

Ist die FE von 2015 also der überbesorgte Ausdruck angesichts moralisierender Diskurse, in denen sich 

vermeintlich "Rechtgläubige" streng von "Ketzern" absetzen wollen und damit politischer Bildung den 

Boden entziehen? Oder zeigt die FE im Gegenteil selbst Symptome jener Moralitis, die politische Bil-

dung trotz aller guten Absichten unterminiert? 



IU Discussion Papers – Sozialwissenschaften, No. 3 (September 2025) 

Seite 16 von 44 

BEUTELSBACHER KONSENS (1976) – GRUNDSÄTZE DER POLITISCHEN BILDUNG  

Die Bedeutung der FE erschließt sich, wenn man sie vor dem Hintergrund dessen betrachtet, was bis 

2015 und auch heute noch politische Bildung rahmt: der Beutelsbacher Konsens (BK). Der BK hat sich 

seit 1976 als verbindliche Richtlinie und ungeschriebenes Gesetz im Umgang mit politischen Themen 

in der Unterrichts- und Bildungspraxis durchgesetzt, obwohl er laut empirischen Erhebungen jüngeren 

Lehrkräften weitgehend unbekannt sein soll (Weber-Stein 2022, S. 279). Der BK umfasst drei Prinzipien, 

die für die Vermittlung von politischem Wissen und die Anbahnung politischer Urteils- und Handlungs-

fähigkeit gelten: 1. Überwältigungs- oder Indoktrinationsverbot; 2. Kontroversitätsgebot; 3. Orientie-

rung an den Interessen der Schülerschaft sowie Operationalisierbarkeit dieser Interessen im Rahmen 

politischer Meinungsbildungsprozesse.  

Ein Vergleich von BK und FE zeigt, dass sich auf inhaltlicher Ebene kaum grundlegende Unterschiede 

feststellen lassen. Die drei Prinzipien des BK finden in der FE jeweils ihre Entsprechung: Das erste Prin-

zip – das Verbot politischer oder weltanschaulicher Indoktrination – verteilt sich auf die Punkte 3 und 4 

der FE, in denen Machtkritik, Emanzipation und die Selbstreflexion der Lehrenden betont werden. Das 

zweite Prinzip – das Kontroversitätsgebot – spiegelt sich in den Punkten 1 und 2 der FE wider, die zur 

Thematisierung gesellschaftlicher Krisen und zum Streit um politische Alternativen auffordern. 

Schließlich findet sich das dritte Prinzip – die Befähigung zur Mitgestaltung des Gemeinwohls durch 

selbstwirksame Partizipation – in den Punkten 5 und 6 der FE wieder, die die Ermutigung zum Selbst-

ausdruck und die Anbahnung politischer Teilhabe in den Mittelpunkt rücken. 

Synopse Beutelsbacher Konsens (BK) und Frankfurter Erklärung (FE)  

Prinzip im BK Entsprechung in der FE Inhaltlicher Schwerpunkt 

1. Verbot der  

Indoktrination 

Punkt 3: Machtkritik 

Punkt 4: Emanzipation und  

Selbstreflexion der Lehrenden 

Schutz vor Überwältigung  

durch pädagogische Autorität;  

Förderung kritischer  

Selbstbestimmung 

2. Kontroversitätsgebot 

Punkt 1: Thematisierung  

gesellschaftlicher Krisen 

Punkt 2: Streit um Alternativen 

Pluralität und Streitkultur  

als konstitutive Elemente 

politischer Bildung 

3. Förderung politischer 

Handlungskompetenz 

Punkt 5: Ermutigung zum  

Selbstausdruck 

Punkt 6: Anbahnung  

politischer Teilhabe 

Befähigung zur Artikulation  

eigener Positionen und  

demokratischer Mitgestaltung 

Tabelle 1 Synopse Beutelsbacher Konsens (BK) und Frankfurter Erklärung (FE) (eigene Darstellung) 

Inhaltlich bleibt der BK vollständig erhalten. Der Unterschied liegt vor allem in der Form: Die FE ist dop-

pelt so umfangreich und entfaltet die bestehenden Prinzipien deutlich ausführlicher. Auch die Prioritä-

ten verschieben sich: Das Überwältigungsverbot, das im BK an erster Stelle steht, rückt in der FE auf 

Platz zwei – hinter das nun vorangestellte Kontroversitätsgebot. 



IU Discussion Papers – Sozialwissenschaften, No. 3 (September 2025) 

Seite 17 von 44 

Zugleich setzt die FE neue inhaltliche Akzente, etwa durch die Betonung von Machtkritik, Selbstrefle-

xion der Lehrenden und Ermutigung zum Selbstausdruck. Politisch-normative Haltungen werden poin-

tierter formuliert mit Blick auf den Umgang mit gesellschaftlichen Krisen und die Ermöglichung politi-

scher Partizipation unter erschwerten Bedingungen. Während der BK eine eher minimalistische, didak-

tisch fokussierte Leitlinie darstellt, versteht sich die FE stärker als Manifest. Sie erweitert den BK daher 

über didaktische Präzisierungen hinaus um eine klar politisch-programmatische Stoßrichtung. 

Eine der Verfasserinnen der FE, Bettina Lösch, hat diesen Anspruch 2020 noch einmal unterstrichen: Die 

FE sei eine Korrektur und Vereindeutigung des von Lehrkräften – und auch von Parteien wie der AfD – 

als Neutralitätsgebot ausgelegten und parteipolitisch instrumentalisierten Überwältigungsverbots 

(Lösch 2020, S. 384). Denn ein so verstandenes Überwältigungsverbot öffne antidemokratischen 

(rechtspopulistischen, rechtsextremistischen) Positionen Tür und Tor. Hier sei es Aufgabe der Lehren-

den, aktiv Stellung zu beziehen. 

Rückblickend wird der BK von Lösch mit „Herrschaftsverdacht“ überzogen und im Zusammenhang mit 

dem sogenannten „Radikalenerlass“ als Herrschaftsinstrument interpretiert, mit dem insbesondere 

linksgerichtete Lehrkräfte ausgegrenzt werden sollten (ebd., S. 387 f.). Lösch führt dazu aus: 

Der BK hatte stets eine ideologische Funktion, etwa Ansprüche nach Emanzipation oder Demokratisierung als Über-

wältigung von Schüler*innen zurückzuweisen, in dem der gesellschaftliche status quo (etwa der eingeschränkten 

bürgerlich-liberalen Demokratie) aufrechterhalten werden sollte. 

Im Originaltext des BK heißt es zum Überwältigungs- und Indoktrinationsverbot: 

Es ist nicht erlaubt, den Schüler – mit welchen Mitteln auch immer – im Sinne erwünschter Meinungen zu überrum-

peln und damit an der „Gewinnung eines selbständigen Urteils“ zu hindern. Hier genau verläuft nämlich die Grenze 

zwischen Politischer Bildung und Indoktrination. Indoktrination aber ist unvereinbar mit der Rolle des Lehrers in ei-

ner demokratischen Gesellschaft und der – rundum akzeptierten – Zielvorstellung von der Mündigkeit des Schülers. 

(Wehling 1977, S. 179) 

Dieses Überwältigungsverbot ist somit „keineswegs ein Gebot zur Neutralität, sondern zur Mehrper-

spektivität und Kontroversität im Rahmen eines grundgesetzlichen Verfassungskonsenses“ (Weber-

Stein 2022, S. 279). Das erste Grundprinzip politischer Bildung macht den persönlichen Standpunkt der 

Lehrkraft, ihre wissenschaftstheoretische Herkunft und ihre politische Meinung weitgehend unerheb-

lich, da andere Perspektiven ausdrücklich erwünscht sind. Das Demokratieverständnis der Lehrenden 

wird dadurch nicht zum Problem, sondern ist Teil einer pluralen und kontroversen Bildungspraktik. 

Die FE ist kritisch-emanzipatorisch inspiriert. Sie möchte sich von bürgerlich-konservativ erscheinender 

Demokratiepädagogik verabschieden, weil in einer „Erziehung hin zur politischen Mündigkeit“ das Mo-

ment der Fremdbestimmung dominiere (Lösch 2020, S. 402). Kritisch-emanzipatorische politische Bil-

dung versteht sich als pädagogische Avantgarde und setzt visionär auf Kinder und Jugendliche als „Au-

tor*innen künftiger Selbstgesetzgebung“ (ebd.). Sie verwirft politische Neutralität und solidarisiert sich 

etwa mit den Klimaprotesten aktivistischer junger Menschen.  

Auf die Frage verunsicherter Lehrkräfte, wie mit extremistischen politischen Positionen umzugehen sei, 

gibt die FE eine eindeutige Antwort: durch unmissverständliche Positionierung der Lehrkraft. Der auto-

ritäre Kommando-Ton eines „So reden wir nicht miteinander!“ wird dabei zum bevorzugten didakti-

schen Mittel. Das Kontroversitätsgebot, das die FE selbst an erster Stelle benennt, gerät damit ins Ab-

seits und wird faktisch ausgehebelt. 



IU Discussion Papers – Sozialwissenschaften, No. 3 (September 2025) 

Seite 18 von 44 

Diese paradoxale Wendung – eine selbst auferlegte Einschränkung der Offenheit – zeigt, dass die kri-

tisch-emanzipatorische Positionierung offenbar keinen Raum für die kritische Selbstreflexion dieses 

Widerspruchs lässt. Nicht zuletzt verstößt die FE mit ihrem rigorosen Dogmatismus gegen das eigene 

Überwältigungsverbot (Platz 2). Damit gefährdet sie den demokratischen Pluralismus und erzeugt eine 

Art logische Anarchie. 

KINDER-UND JUGENDBERICHTE (2016, 2020, 2024) – ZWISCHEN VERHINDERUNGS- 

UND ERMÖGLICHUNGSLOGIK 

Die Tendenz einer antidemokratischen Selbstsabotage im Kontext kritisch-emanzipatorischer Bil-

dungsansätze spiegelt sich auch in den Kinder- und Jugendberichten des Bundesministeriums für Fa-

milie, Senioren, Frauen und Jugend (BMFSFJ) seit 2015 wider. Mit dem 15. Kinder- und Jugendbericht 

(2016) beginnt eine Phase, in der Demokratieförderung zunehmend unter dem Paradigma der Präven-

tion verhandelt wird: als Schutzmaßnahme gegen „Radikalisierung“, „Extremismus“ oder „Menschen-

feindlichkeit“ (z. B. 15. KJB, S. 14; 16. KJB, S. 44, 310 u.ö.). Politische Bildung erscheint hier nicht als 

Ermöglichung von Teilhabe und Pluralität, sondern als Abwehrprogramm gegen demokratiegefähr-

dende Tendenzen. 

Demokratieförderung oder Feuerwehrpädagogik? Der 16. Bericht zwischen Anspruch und Ambi-

valenz 

Der 16. Kinder- und Jugendbericht (2020) rückte die Demokratieförderung auf Platz 1 der politischen 

Dringlichkeitsagenda. Zwei Mitglieder der damaligen Sachverständigenkommission, Ina Bielenberg 

und Hanna Lorenzen, thematisieren drei Jahre später die konzeptionellen Spannungen zwischen poli-

tischer Bildung und Extremismusprävention. In ihrem programmatischen Beitrag Politische Bildung ist 

Demokratieförderung (2023) beschreiben sie das Dilemma, dass Demokratieförderung sich zwischen 

zwei unvereinbaren Logiken positionieren müsse: der Verdachtslogik einerseits und der Ermögli-

chungslogik andererseits.  

Die defizitorientierte Verhinderungslogik der (Extremismus-)Prävention adressiere junge Menschen aus 

einer „Perspektive des Verdachts auf sozial unerwünschtes oder sogar kriminelles, demokratiegefähr-

dendes Verhalten“. Politische Bildung verfolge aber grundsätzlich eine stärkenorientierte Ermögli-

chungslogik, die auf Vertrauen in die Lern- und Gestaltungspotenziale der Adressierten setze und nicht 

auf deren Disziplinierung. Im Kern gehe es somit um „die Frage von Demokratiebildung versus Extre-

mismusprävention“. Die Autorinnen stellen klar, dass politische Bildung keine „gesellschaftspolitische 

Feuerwehr“ ist. Die Begründung politischer Bildung ergibt sich vielmehr aus der Tatsache, dass Demo-

kratie und demokratisches Handeln von jeder Generation und fortlaufend gelernt und geübt werden 

muss [...]“ (ebd., S. 128). 

Empörungspädagogik und Kommando-Stil: Der 17. Bericht als Fortschreibung der Kontrolle 

Gestützt auf die Mitte-Studie der Friedrich-Ebert-Stiftung (2023) scheint der 17. Kinder- und Jugendbe-

richt vom 8. September 2024 die kritische Einschätzung der Präventionslogik zu bestätigen: Demokra-

tieförderung müsse als ressourcenorientierter Aushandlungsprozess verstanden werden, der allen For-

men von Diskriminierung entgegenwirkt und von allen beteiligten Akteur*innen verstanden, praktiziert 

und mitgetragen wird (ebd., S. 248). Der Bericht setzt damit klare Gegenzeichen gegen eine defizitori-

sche Verhinderungslogik von Demokratiepädagogik. 



IU Discussion Papers – Sozialwissenschaften, No. 3 (September 2025) 

Seite 19 von 44 

Bereits im zweiten Kapitel, unter der Überschrift „Jungsein in einer Demokratie unter Druck" (ebd.), 

wird festgestellt, dass junge Menschen der Demokratie als Staatsform bemerkenswerte Stabilität zu-

sprechen, auch wenn sie dem politischen Betrieb, vor allem den Parteien, stark misstrauen. Dieses Miss-

trauen richtet sich jedoch nicht gegen die Demokratie selbst, sondern gegen politische Verfahren, Spra-

che, Intransparenz und fehlende Generationengerechtigkeit. Politische Angebote werden als unver-

ständlich, kurzsichtig oder nicht anschlussfähig wahrgenommen – nicht aber grundsätzlich abgelehnt. 

Dass junge Menschen sich nicht als mitgemeint erleben und gleichzeitig durch die pädagogische Prä-

ventionslogik häufig als potenzielle Gefährdung adressiert werden, erscheint deshalb unangemessen. 

Das Dokument kritisiert, unter Berufung auf die Mitte-Studie, genau diese „problematische Perspek-

tive", die Jugendlichen implizit eine latent demokratiegefährdende Disposition unterstellt (ebd.). 

Allerdings werden nur wenige Seiten später, unter der Überschrift „Demokratische Bildung und Demo-

kratiefeindlichkeit“ (ebd., S. 250), zwei konzeptionell gegensätzliche Begriffe in einem programmati-

schen Atemzug genannt. Zudem schließt sich der 17. KJB an den Vorgängerbericht an und stiftet eine 

Kontinuität bezüglich der Auslegung des Kontroversitätsgebots politischer Bildung: Dieses dürfe nicht 

als Neutralitätsgebot missverstanden werden. Damit ist der neuralgische Punkt der hystorischen Auf-

fassung von politischer Bildung benannt: der Beutelsbacher Konsens (BK). Dessen erstes Grundprinzip 

politischer Bildung sei von "rechtspopulistischen Kreisen" als "Neutralitätsgebot" "missdeutet" wor-

den. Demgegenüber beschränke sich die Neutralität „richtiger“ Demokratieförderung nur auf parteipo-

litische Gleichbehandlung, nicht aber auf politische Inhalte. Demokratische Bildung könne "nicht neut-

ral sein". Demokratische Grundwerte, -gesetze und Menschenrechte müssten als konkrete Überzeu-

gungen vorgelebt und erklärt werden, zumal die große Mehrheit der jungen Menschen das wolle (ebd.). 

Hier zeichnet sich bereits ab, was sich im fünften Kapitel des Berichts durchgesetzt hat: eine Empö-

rungs- und Kommando-Linie, die ein autoritäres Verständnis von Demokratieförderung verfolgt. Kapi-

tel 5, überschrieben mit „Empfehlungen an Praxis, Politik und Wissenschaft: Gerechtes Aufwachsen ist 

möglich – mit einer wirkungsvollen Kinder- und Jugendhilfe!“, ist durchgängig im Appell-Modus ver-

fasst. Die Appelle richten sich an die Träger der Sozialen Arbeit, die ihre Fachkräfte darin unterstützen 

sollen, „sich im Sinne der demokratischen Grundordnung, der Demokratiebildung und -förderung zu 

positionieren und dies sowohl öffentlich als auch ggf. gegenüber Kolleg:innen und Adressat:innen zu 

tun“ (ebd., S. 509). Das neunte Unterkapitel des praxisorientierten Kapitels ruft deshalb laut: „Kinder- 

und Jugendhilfe ist eine demokratiestärkende Interessenvertretung junger Menschen!“ (ebd., S. 508). 

Von der Pluralität zur Polarisierung 

Wer Demokratie und ihre „Feinde“ eng miteinander verknüpft, läuft Gefahr, den Möglichkeitsraum po-

litischer Bildung erheblich zu verengen. Die systematische Gegenüberstellung von „demokratisch“ ver-

sus „demokratiefeindlich“ reduziert politische Bildung auf eine triviale Freund-Feind-Logik, in der Am-

bivalenzen und Widersprüche kaum noch aushaltbar erscheinen. Der einseitige Fokus auf die Bekämp-

fung von „Demokratiefeindlichkeit“ übersieht die vielfältigen Potenziale, die politische Bildung für plu-

ralistische Aushandlungsprozesse, demokratische Orientierung und aktive Teilhabe bieten kann. Statt 

Räume des Dialogs, der Erfahrung und des Widerspruchs zu schaffen, wird politische Bildung als eine 

kontrollierende Abwehrstrategie verstanden und von einem polarisierenden Denken vereinnahmt, das 

zwischen erwünschten und unerwünschten, weil potenziell gefährlichen Subjekten unterscheidet. 



IU Discussion Papers – Sozialwissenschaften, No. 3 (September 2025) 

Seite 20 von 44 

Unter der Dominanz der Verdachts- und Verhinderungslogik, geprägt durch die Fixierung auf Extremis-

mus, Radikalisierung und Menschenfeindlichkeit, tritt in den Berichten seit 2015 die Logik der Ermögli-

chung von Vielfalt und Teilhabe zunehmend in den Hintergrund. Dadurch verstärkt sich paradoxer-

weise genau jene Distanz junger Menschen zur demokratischen Gemeinschaft, die die Berichte selbst 

beklagen. Diese Entfremdung entsteht nicht aus Demokratieablehnung, sondern aus dem wiederhol-

ten Gefühl, nicht ernst genommen zu werden: weder durch bevormundende pädagogische Ansprachen 

noch durch intransparente politische Prozesse. Die Kinder- und Jugendberichte bestätigen damit – 

ohne diese Dynamik zu reflektieren – ein fundamentales Dilemma: Demokratieförderung wird unter der 

Verhinderungslogik zur reaktiven Abwehrmaßnahme, verliert ihre Ermöglichungsdimension und gerät 

zur unmöglichen Quadratur des Kreises. 

 

Demokratischer Pluralismus ist demokratische Resilienz 
Die zentrale Frage, um welche die Frankfurter Erklärung (FE) und die Kinder- und Jugendberichte seit 

2015 kreisen, betrifft das Verhältnis von demokratischem Pluralismus und antidemokratischen Positi-

onen. Bettina Lösch, Mitautorin des Frankfurter Manifests, hat dieses virulente Thema in folgender be-

sorgter Frage formuliert:  

Bedeutet demokratischer Pluralismus wirklich, antidemokratischen Positionen mehr Raum in der öffentlichen De-

batte zu gewähren, während gleichzeitig – unter der Maßgabe von Neutralität – nichts gegen diese eingewendet 

werden soll? (Lösch 2020, S. 401 f.) 

Diese Frage enthält zwei Dimensionen und ist bewusst so zugespitzt, dass sie nicht mit einem einfachen 

„Ja“ oder „Nein“ beantwortet werden kann. Eine Paraphrase des ersten Teils könnte lauten: Soll man 

tolerant gegenüber Intoleranz sein? Die Fragerin antwortet indirekt mit „Ja“ – und führt die Problema-

tik weiter, wenn sie sinngemäß fragt: Darf man als Lehrkraft gar nichts mehr sagen? Umfasst das Über-

wältigungsverbot „ein Denk- und Sprechverbot gegenüber diskriminierenden, antifeministischen, ras-

sistischen, nationalistischen und antidemokratischen Positionen?“ Und sollen „diejenigen [...] verunsi-

chert und verdächtigt [werden], die sich sachlich und ethisch für eine demokratische politische Bil-

dungsarbeit einsetzen“ (ebd., S. 401)? Diese Fragen zielen auf eine diffuse, aber machtvolle Instanz, ge-

gen die sich die Frankfurter Erklärung wendet. 

Denken und Sprechen sind durch Artikel 5 des Grundgesetzes der Bundesrepublik Deutschland als Mei-

nungs- und Redefreiheit garantiert – unter Ausschluss jeglicher Zensur. Auch wenn Absatz 2 auf allge-

meine Gesetze, persönliche Ehre und gesetzliche Schranken verweist und Absatz 3 auf die Treue zur 

Verfassung verpflichtet, ist das Miteinander-Reden doch eine Kunst, die erlernt und geübt werden muss.  

DIALOGKOMPETENZ 

Der Kommunikationspsychologe Friedemann Schulz von Thun und der Medienwissenschaftler Bern-

hard Pörksen erhielten 2021 im Frankfurter Römer den Demokratiepreis „Gegen Vergessen – Für Demo-

kratie“ für ihr gemeinsam verfasstes Buch Die Kunst des Miteinander-Redens (2020), das im Modus des 

Dialogs geschrieben ist. Die darin verhandelte Frage nach den Grenzwerten des demokratischen Plura-

lismus' und politischer Bildung im Umgang mit antidemokratischen Positionen beantworten sie mit 

einem Plädoyer für Ausgewogenheit – zwischen Verständnis und Konfrontation. 



IU Discussion Papers – Sozialwissenschaften, No. 3 (September 2025) 

Seite 21 von 44 

Wenn man nicht gerade vor einem Millionenpublikum spricht, in dem Medien jede sympathieverdäch-

tige Äußerung aus dem Zusammenhang reißen und skandalisierend vervielfältigen, ist es im Alltag be-

sonders wichtig, zwischen Empathie und Sympathie, zwischen Würdigung und Einverständnis zu un-

terscheiden (ebd., S. 84). Es geht darum, „die Dialektik von Annäherung und Abgrenzung zu erhalten, 

die die Position des anderen zwar scharf ablehnt, aber ihn auch nicht gleich in die Ecke des Teufels 

sperrt“ (ebd., S. 82). 

Definition: Dialogkompetenz 

Die ursprüngliche Bedeutung von ‚Dialog‘ verwirklicht sich in einer Unterredung zweier Parteien, die 

sich sowohl als Gegenspieler als auch als Ergänzungspartner verstehen. In der Annahme, dass „die 

Wahrheit zu zweit beginnt“, zeigt sich Dialogkompetenz darin, Gegenpositionen als solche wertzu-

schätzen und als Ausgangspunkt für einen gemeinsam zu erschaffenden, lebendigen Sinn zu nutzen, 

den ein Monolog nicht erreichen kann (ebd., S. 73 ff.).  

Zentral für Dialogkompetenz ist die Fähigkeit zur Resonanz: der Austausch mit dem Anderen als Ande-

rem, in dem Widerspruch nicht bloß erlaubt, sondern als notwendig erachtet wird, um eigene und 

fremde Stimmen wahrzunehmen (Rosa 2016, S. 743).  

In seiner „Verteidigung der Resonanztheorie gegen ihre Kritiker und des Optimismus gegen die Skepti-

ker“ (ebd., S. 739) hebt Hartmut Rosa hervor, dass selbst faschistische Gemeinschaften über „wirk-

mächtige“ „Resonanztechniken“ verfügen können; ihr Weltbild beruht jedoch „auf einem repulsiven 

Weltverhältnis“, in dem „Vernichten oder Vernichtetwerden“ die Leitlinie ist (ebd., S. 742 f.). Die Stimme 

des Anderen wird dabei systematisch unterdrückt.  

Die Ausschaltung des Differenten erzeugt keine Resonanz, sondern blockiert sie. Resonanz unterschei-

det sich von bloßer Konsonanz, Einvernehmen und Verschmelzung. „Resonanzbeziehungen“ sind keine 

„Echobeziehungen“ (ebd., S. 743). Resonanz und mit ihr der Dialog entstehen in Begegnungen zwischen 

„eigenständigen Entitäten“ und entfalten sich in der Begegnung mit Differenz. Sie erfordern Dissonanz 

und machen Widerspruch zur Grundlage gelingender Kommunikation. Ohne diese Dissonanz lässt sich 

weder die eigene Stimme entfalten noch können andere Stimmen wahrgenommen werden. 

Die wechselseitige Ächtung etwa zwischen Befürworter:innen und Gegner:innen diskriminierungs-

freier, politisch korrekter Sprache ist ein Beispiel für beidseitige, „humorfreie“ Dünnhäutigkeit: Wäh-

rend die eine Seite mit ihrer Forderung nach einer demütigungsfreien, achtsamen Ansprache zur „Dau-

ermoralisierung der Kommunikationsverhältnisse“ tendiert – wodurch das dialektische, auch produk-

tiv-polemische Prinzip der Debatte vorschnell verloren gehe –, betreiben Teile der Anti-Political-Cor-

rectness-Bewegung seit Jahren eine pauschale Diskreditierung des Gesamtprojekts „diskriminierungs-

sensible Sprache“. Sie brandmarken dieses als Umerziehungsprogramm intoleranter „Tugendterroris-

ten“, „Meinungs- und Gesinnungsdiktatoren“ oder „Gutmenschen“, die angeblich den Menschen im 

Land die letzten Reste von Freiheit und Selbstbestimmung nehmen wollen (ebd., S. 31 f.). 

Dass Demokratie keine von oben verordnete Ideologie ist, die vorgibt, was sagbar ist und was nicht, 

sondern ein Rahmenvertrag, der in mühsamen Prozeduren des Miteinander-Redens inhaltlich gefüllt 

werden muss, gerät so aus dem Blick. Die beidseitige hystorische Eigenblindheit führt dazu, dass Ach-

tung durch Ächtung überlagert wird. Pörksen/Schulz von Thun versuchen, diese verhärteten Fronten 



IU Discussion Papers – Sozialwissenschaften, No. 3 (September 2025) 

Seite 22 von 44 

durch die Wahl eines neuen Ausgangspunkts aufzulösen. Sie sehen ein „Zwischenreich der Kommuni-

kation“ „in einer Gesellschaft der Gleichzeitigkeiten“: Jenseits der hystorischen Empörungsrhetorik ei-

ner „mitunter schlicht bedrückend-betuliche[n] Empfindlichkeit und moralisierende[n] Hypersensibili-

tät“ auf der einen Seite und einem „Übermaß an verbaler Aggression, [..] Verpöbelung von Diskurs und 

Debatte“ auf der anderen, bemerkt das Autoren-Duo „in Schulen, in Universitäten und Unternehmen 

[..] ein wachsendes Interesse an Wertschätzung und flacheren Hierarchien zugunsten von Kooperation 

und Austausch“ (ebd., S. 35 f.). 

Dieses Spannungsfeld zwischen Annäherung und Abgrenzung lässt sich anschaulich mit dem Werte- 

und Entwicklungsquadrat von Schulz von Thun darstellen. Es geht davon aus, dass jedes persönliche 

oder gesellschaftliche Ideal (z. B. „Konfrontation“) ein komplementäres Gegenüber braucht (z. B. „Em-

pathie“), um nicht ins Extrem zu kippen. Beide Werte bewahren sich gegenseitig vor ihrer einseitigen 

Übersteigerung und eröffnen einen Raum dialogischer Kompetenz, der nicht auf bloßes Entweder-oder 

reduziert werden kann. Das Modell fördert die Fähigkeit, Gegensätze produktiv zu halten, anstatt sie 

wechselseitig zu dämonisieren oder durch moralische Vereinfachung zu blockieren. 

 

Abbildung 1 Wertequadrat der Dialogkompetenz (eigene Darstellung nach Pörksen/Schulz von Thun 2020, S. 75). 

 

Definition: Alter und neuer Ehrgeiz 

Beim alten Ehrgeiz wollen zwei Parteien einander vom eigenen Standpunkt überzeugen. Beim neuen 

Ehrgeiz suchen beide Parteien nach dem wertvollen Kern des jeweils anderen Standpunkts und streben 

eine gemeinsame Synthese an. Aus A und B soll C werden. Diesen Prozess nennt man Dialektik. Sie ist 

das Instrument zur Verwirklichung einer Idealvorstellung von Dialog (Pörksen/Schulz von Thun 2020, 

S. 73). 

Schulz von Thun begründet seine „Entscheidung für ein [..] verhalten optimistisches Menschenbild“ ex-

plizit „empirisch“ (ebd., S. 153): Er habe die Erfahrung gemacht,  

dass ich in jenen Phasen meines Lebens, in denen ich ermutigungsbedürftig, schwer krank oder in Not war, enorme 

Unterstützung und Hilfe bekommen habe. Diese erlebte Fürsorge bildet die Grundlage für eine innere Zuversicht, 

dass es auf Erden menschlich zugehen kann! 

Indem Schulz von Thun seine Erfahrungen wörtlich als „empirisch" begreift – und nicht etwa als anek-

dotisch –, stellt er die naturwissenschaftliche Vereinnahmung der Erfahrung durch quantifizierbare 

Messungen infrage. Er reklamiert das leibhafte Welterleben als primäres Werkzeug menschlicher Orien-



IU Discussion Papers – Sozialwissenschaften, No. 3 (September 2025) 

Seite 23 von 44 

tierung, besonders in der alltäglichen Bildungsarbeit. Damit überwindet der Kommunikationspsycho-

loge die Frontlinie zwischen standardisierbarer Kompetenz und geisteswissenschaftlich-hermeneuti-

scher Beobachtung. Entsprechend entfaltet sich auch Dialogkompetenz nicht über Tests, sondern 

durch gelebte Praxis: im Würdigen, Zuhören und gemeinsamen Sinn-Erzeugen – erkennbar nur durch 

Erfahrung (vgl. Rosa 2018, S. 66). 

Schulz von Thuns Erfahrungsbericht erinnert daran, dass durch die digitale Verflachung des handfes-

ten, handelnden menschlichen Begreifens auf das fingernde Tippen und Wischen der analoge Alltag mit 

seinen Erfahrungsschätzen in Vergessenheit gerät. Um aus der Sucht nach apokalyptischen Stimmun-

gen und hystorischen Schmähungen des Gegenübers auszusteigen, ist Medienkompetenz wichtig. Wird 

die „engagierte Teilnahme am Weltgeschehen“ nicht von „abgrenzungsfähiger Selektion und Dosie-

rung“ in Schach gehalten, droht sie zum Unwert „permanente Verstörung durch weltweites Elend“ zu 

entarten; umgekehrt bedarf die „Dosierung von Informationen“ auch eines „nachhaltigen Interesses an 

der Welt“, um nicht in „Ignoranz und Gleichgültigkeit“ abzugleiten (vgl. ebd., S. 149).  

 

Abbildung 2 Wertequadrat zum Informationskonsum (eigene Darstellung nach Pörksen/Schulz von Thun 2020, S. 

149). 

Die Arbeit mit dem „Dilemmaquadrat zu den Herausforderungen des individuellen Informationskon-

sums“ (ebd., S. 22) bietet damit eine praxisnahe Orientierung im Umgang mit dem unauflösbaren Span-

nungsverhältnis zwischen Annäherung und Abgrenzung, Empathie und Konfrontation. Dieses Span-

nungsverhältnis, das bei der Schärfung des eigenen Sinns für die Aufnahme geistiger Nahrung beginnt, 

muss insbesondere im Austausch kontroverser politischer Ansichten immer wieder neu austariert wer-

den. 

Die Art und Weise, wie gesprochen und gestritten wird, gilt Pörksen/Schulz von Thun als Gradmesser 

demokratischer Vitalität. Im gemeinsamen Sprechen – so ihre Überzeugung – wird die Welt, in der wir 

leben, überhaupt erst hervorgebracht (ebd., S. 37). Zielvorstellung des Credos „Die Wahrheit beginnt zu 

zweit“ (S. 62) ist „eine Harmonie höherer Ordnung“, die Unterschiede willkommen heißt (S. 164).  

 

Definition: Harmonie erster und höherer Ordnung 

Während Harmonie erster Ordnung auf Einigkeit im Sinne eines vollständigen Gleichklangs – „ein Herz 

und eine Seele“ – zielt, geht es bei der Harmonie höherer Ordnung um die Fähigkeit, unterschiedliche 



IU Discussion Papers – Sozialwissenschaften, No. 3 (September 2025) 

Seite 24 von 44 

Sichtweisen in einer gemeinsamen Streitkultur fruchtbar zu machen (ebd., S. 164). Ihr Urbild ist die my-

thologische Figur der Harmonia, Tochter von Venus und Mars – ein Sinnbild dafür, dass Liebe und 

Kampf, Einigung und Auseinandersetzung untrennbar verbunden sind. So erfordert auch der Weg zu 

Verständigung und Frieden denselben Mut zur Entschlossenheit wie jeder ernsthafte Konflikt. 

AFFEKTBILDUNG 

Affektbildung bezeichnet hier die Entwicklung und Schulung von Fähigkeiten, eigene und fremde emo-

tionale Reaktionen wahrzunehmen, einzuordnen und in sozialen Situationen handlungsfähig zu nut-

zen. Dieser Abschnitt zeigt, wie diese Prozesse im Kontext politischer Bildung, demokratischer Streit-

kultur und Selbstkompetenz wirksam werden. 

Die Kunst des Miteinander-Redens und -Zuhörens ist nicht voraussetzungslos. Um hier vom Kennen 

zum Können zu gelangen, sind neben der Arbeit auf kommunikationspsychologischen und medienthe-

oretischen Grundlagen jene sozial-emotionalen Fähigkeiten wichtig, welche die Grundlage politischer 

Urteilskraft bilden. 

Am Beispiel eines Polizeisprechers in einer angespannten Gefahrenlage thematisieren Pörksen/Schulz 

von Thun (ebd., S. 146) das Dilemma einer doppelten emotionalen Herausforderung: Einerseits droht 

die Gefahr, sich in eine hysterie- oder panikschürende Dramatisierung hineinzusteigern; andererseits 

besteht das Risiko, durch Bagatellisierung eine gefährliche Normalität zu suggerieren und reale Bedro-

hungen zu verharmlosen. 

 

Abbildung 3 Wertequadrat zur Krisenkommunikation (eigene Darstellung nach Pörksen/Schulz von Thun 2020, S. 

147). 

Das „Wertequadrat zur Analyse der Krisen- und Katastrophenkommunikation im Falle einer drohenden 

Panik“ (ebd., S. 147) hält dazu an, zwei sich ergänzende sozial-emotionale Qualitäten im Gleichgewicht 

zu halten: eine warnende Achtsamkeit, die das Gefährdungspotenzial ernst nimmt und transparent 

macht, und eine ausstrahlende Besonnenheit, die Ruhe bewahrt, Fakten sichtet, Vermutungen als sol-

che kennzeichnet und angemessene Reaktionen abwägt. Wer nur eine dieser Haltungen ohne ihre kom-

plementäre Schwester verwirklicht, läuft Gefahr, in „Panikmache“ oder „Verharmlosung“ abzurut-

schen. 



IU Discussion Papers – Sozialwissenschaften, No. 3 (September 2025) 

Seite 25 von 44 

Die dialogische Spannung zwischen Achtsamkeit und Besonnenheit verweist auf eine tiefere pädagogi-

sche Dimension politischer Bildung: Es geht um die Gestaltung emotionaler Resonanzräume. Wer in 

aufgeladenen Situationen mit jungen Menschen arbeitet, weiß: Die Fähigkeit, zwischen affektiver Über-

reizung und emotionaler Abspaltung zu vermitteln, ist keine beiläufige pädagogische Kompetenz − sie 

steht im Zentrum demokratischer Bildungsprozesse. 

Eine Streitkultur, wie sie Pörksen/Schulz von Thun mit der Idee einer „Harmonie höherer Ordnung“ be-

schreiben, erfordert affektive Reife. Verständigung über Differenz gelingt nur dort, wo Menschen gelernt 

haben, mit Ambiguität umzugehen – mit Unsicherheiten, Widerständen und Gefühlen, die sich der Logik 

entziehen. Politische Bildung muss deshalb mehr sein als die Vermittlung von Wissen: Sie ist wesentlich 

Affektbildung. 

In der politischen Bildung vollzieht sich somit eine grundlegende Neuorientierung – ein emotional turn, 

der sich in die Reihe bedeutsamer Wenden der Geistes- und Kulturwissenschaften einordnet. Lange Zeit 

galten Emotionen als Störfaktor rationaler Reflexion: Wer sich emotional ansprechen lasse, so die weit-

verbreitete Annahme, sei der Überredung zugänglicher als der argumentativen Überzeugung. Diese 

Sichtweise ist jedoch spätestens seit der „emotionalen Wende“ in den Geistes- und Sozialwissenschaf-

ten obsolet geworden. 

Bachmann-Medick (2018) unterscheidet cultural turns bewusst von Paradigmenwechseln im Sinne 

Thomas Kuhns: Ein Turn eröffnet neue Perspektiven, die bestehende Ansätze ergänzen und disziplinen-

übergreifend anschlussfähig sind, ohne etablierte Paradigmen vollständig zu verdrängen. Der emotio-

nal turn erweist sich entsprechend als inter- und transdisziplinäre Bewegung, die Philosophie, Pädago-

gik, Psychologie sowie Geistes- und Sozialwissenschaften gleichermaßen durchdringt und tradierte 

Emotionsverständnisse erweitert. Zusätzliche Impulse erhielt die wissenschaftliche Auseinanderset-

zung mit Emotionen durch wegweisende neurowissenschaftliche Erkenntnisse (vgl. Weber-Stein 2022, 

S. 269 f.). 

Seit den 1960er Jahren belebte der emotional turn die aufklärerische Tradition der „Herzensbildung" 

und führte zu einer pädagogischen Renaissance der Ansätze von Rousseau, Pestalozzi, Schiller und an-

deren (vgl. Keßler 2002, 2024b). Neurowissenschaftliche Studien zur emotionalen Färbung von Wahr-

nehmungs- und Gedächtnisprozessen bestätigten seitdem, was die erziehungswissenschaftliche Phä-

nomenologie als „pädagogische Atmosphären" (Bollnow 1964; vgl. Loch 2019, S. 411) beschreibt. Lern-

prozesse entfalten nur Wirkung, wenn sie in emotional anschlussfähige Räume eingebettet sind; kogni-

tive Einsicht ohne emotionale Resonanz bleibt folgenlos. Wer emotional blockiert ist, wird durch Argu-

mente nicht erreicht (vgl. Weber-Stein 2022, 270 f.).  

Dieser Einsicht folgt auch der 17. Kinder- und Jugendbericht (2024), wenn er im Grundlagenteil unter der 

Überschrift „Demokratische Bildung und Demokratiefeindlichkeit“ festhält: 

Zu thematisieren sind auch Identitäten und Emotionen der jungen Menschen als zentrale Elemente der eigenen Ent-

wicklung und des Aufwachsens sowie der politischen und gesellschaftlichen Wirklichkeit und deren Wahrnehmung 

und Bewertung durch die jungen Menschen. (17. KJB, S. 250; Hervorh. d. Verf.) 

Allerdings spielt die sozial-emotionale Befindlichkeit der Zielgruppe im Bericht nur eine beiläufige 

Rolle. Das „auch“ verrät die dominante Verdachts- und Verhinderungslogik, die „Demokratische Bil-

dung“ pauschal einem Begriff von „Demokratiefeindlichkeit“ gegenüberstellt und Jugendliche als po-

tenzielle Risikogruppe markiert. 



IU Discussion Papers – Sozialwissenschaften, No. 3 (September 2025) 

Seite 26 von 44 

Den sozial-emotionalen Kompetenzen, die oft auch als „21st Century Skills“ oder „Charakterstärken“ 

bezeichnet werden, kommt heute eine Schlüsselrolle zu. Die OECD beschreibt auf der Grundlage inter-

nationaler Vergleichsstudien soziale und emotionale Kompetenzen als ein Feld persönlicher Einstellun-

gen und Eigenschaften, die für schulischen Erfolg, berufliche Integration, gesellschaftliche Teilhabe 

und individuelles Wohlbefinden entscheidend sind. Dazu zählen der konstruktive Umgang mit Heraus-

forderungen sowie die Reflexion von Selbstbildern und Weltanschauungen, die das soziale Miteinander 

formen und die demokratische Kultur mitgestalten. 

Angesichts der zunehmenden Bildungsarmut in Deutschland gewinnen sozial-emotionale Kompeten-

zen besondere gesellschaftliche Relevanz: Die Arbeitslosenquote liegt bei Personen ohne Berufsab-

schluss bei 20 %, bei beruflich Qualifizierten bei 3% (Bundesagentur für Arbeit, 2023). Jugendliche mit 

ausgeprägten Fähigkeiten zum Perspektivwechsel, zur Emotionsregulation und zur Selbstwirksamkeit 

erzielen bessere schulische Abschlüsse. Das setzt eine Aufwärtsspirale in Gang, von der alle profitieren: 

Bildungszufriedenheit macht weniger delinquenzanfällig, entlastet die Sozialkassen und stärkt den ge-

sellschaftlichen Zusammenhalt – durch qualifizierte Fachkräfte, individuelle Resilienz und bessere Ge-

sundheit (Baier 2019, S. 695; OECD 2023, 2024).  

Gerade im Kontext politischer Bildung entfalten sozial-emotionale Kompetenzen ihr Potenzial: Selbs-

treflexion, Stressbewältigung und Ambiguitätstoleranz bilden die Grundpfeiler einer demokratischen 

Streitkultur. „Affektbildung“ (Mitscherlich 1963, S. 30) ist notwendig, um innere Bewegtheit in Selbst-

wahrnehmung, kritisches Denken und dialogische Reife zu verwandeln. Sie ermöglicht es, situations-

gerecht zu handeln und zugleich als Person ansprechbar und ausdrucksfähig zu bleiben – gerade in 

Momenten starker Erregung (vgl. Schröder 2017, S.8).  

Im Grunde geht es bei Affektbildung um die Balance zwischen Wahrhaftigkeit und Takt, die zusammen 

das ausmachen, was als „Authentizität“ bezeichnet werden kann: sich so geben, wie man ist, ohne der 

entwertenden Übertreibung der „unverblümten Schonungslosigkeit“ zu verfallen, wie auch auf der an-

deren Seite diplomatisch und rücksichtsvoll zu sein, ohne in „selbstentfremdete Fassadenhaftigkeit“ 

abzudriften (Keßler 2024b, S. 283). Um Selbstkompetenz zu erwerben und zu üben, ist es entscheidend, 

junge Menschen „über interessante Settings und personale Bezüge“ in ihrer „Neugier“ und ihren indi-

viduellen „Potenzialen“ zu erreichen (Schröder 2017, S. 8). Politische Bildung, die Affekte ernst nimmt, 

schafft damit einen Erfahrungsraum, in dem sich Selbstkompetenz und Demokratiefähigkeit wechsel-

seitig stärken. 

Politische Bildungsarbeit muss zur bewussten Auseinandersetzung mit Gefühlen und inneren Konflik-

ten im Spannungsfeld gesellschaftlicher Debatten anleiten. Diskursfluchten und Abschottungen lassen 

sich vermeiden, wenn „Demokratische Bildung“ nicht einem pauschalen Begriff von „Demokratiefeind-

lichkeit“ gegenübergestellt wird (vgl. 17. KJB, S. 250). Auch kontroverse, als „rechtspopulistisch" einge-

stufte Urteile müssen im Kontext formaler und non-formaler politischer Bildungsprozesse thematisiert 

werden können. Ohne diese pädagogische Offenheit kann eine kritische Reflexion und Bearbeitung 

nicht einmal beginnen: „Werden rechtspopulistische Urteile von der Schülerschaft authentisch vorge-

tragen, gehören sie in die Mitte des Unterrichts, weil nur so eine Bearbeitung möglich wird" (May 2020, 

S. 212). 



IU Discussion Papers – Sozialwissenschaften, No. 3 (September 2025) 

Seite 27 von 44 

Eine politische Bildung auf der Höhe des 21. Jahrhunderts erkennt in sozial-emotionalen Kompetenzen 

den Schlüssel zur Zukunftsfähigkeit von Individuum und Gesellschaft. Sie darf affektiv aufgeladene Po-

sitionen nicht vorschnell delegitimieren, sondern muss sie als Ausdruck von Orientierungssuche ernst 

nehmen und in den Dialog integrieren. Politische Bildung, die auf affektive Reife zielt, eröffnet einen 

Erfahrungsraum, in dem politische Urteilskraft wachsen kann. Ihre demokratiestärkende Wirkung ent-

faltet sich auf zwei Ebenen: direkt durch kritisches, reflektiertes und dialogorientiertes politisches Den-

ken – und indirekt durch die Förderung von Selbstwirksamkeit, Bildungszufriedenheit und gesellschaft-

licher Teilhabe. 

Theaterpädagogik als Raum emotionaler Erkenntnis 

Günther Holzapfels Konzept der Gefühle als Erkenntnisinstanz (2018) verdeutlicht die Bedeutung emo-

tionaler Erfahrungen für Erkenntnisprozesse in der politischen Bildung. Gefühle erscheinen hier nicht 

als störende Faktoren rationaler Urteilsfindung. Sie sind im Gegenteil eigenständige Erkenntnisquellen, 

die Einsichten eröffnen, welche rein kognitiven Zugängen verborgen bleiben. 

Als wirkungsvolles Setting für Affektbildung erweist sich ein theaterpädagogisches Format, in dem Ler-

nende selbst Figuren und Szenen verkörpern. Das Theaterspiel fungiert dabei als experimenteller 

Raum: Hier kann man die Erfahrung machen, wie Gefühle der Enttäuschung und Ohnmacht in Wut und 

Hass umschlagen können. Das Format kann auf Märchen, klassische Dramen oder improvisierte Szenen 

zurückgreifen, die Konflikte wie Flucht, Migration oder gesellschaftliche Spannungen thematisieren, 

ohne dabei zwingend einen explizit politischen Fokus zu verfolgen (ebd., S. 47). 

Die Verkörperung unterschiedlicher emotionaler Positionen ermöglicht es den Lernenden, neue Wahr-

nehmungen und Erkenntnisse zu gesellschaftlichen Konflikten und zur eigenen Haltung zu entwickeln. 

Entscheidend ist, dass die Figuren sowohl destruktive Emotionen als auch deren Gegenpole verkör-

pern: Hilfsbereitschaft, Empathie, Toleranz und Solidarität. Das Einfühlen in diese vielschichtigen Ge-

fühlslagen unterstützt die Lernenden dabei, ihre eigenen inneren Regungen differenzierter zu verste-

hen und zu artikulieren. 

Diese emotionale Erkenntnisarbeit befördert authentische Selbstwahrnehmung: Sie trägt zur Balance 

zwischen Wahrhaftigkeit und Takt bei, ohne in „unverblümte Schonungslosigkeit“ auf der einen oder 

„manipulative Fassadenhaftigkeit“ auf der anderen Seite zu geraten. Der dialogische Austausch zwi-

schen den Mitspielenden schafft einen geschützten Rahmen, in dem sich Empathie und gegenseitige 

Wertschätzung entfalten können. Affektbildung wird so zur Grundlage einer demokratischen Haltung, 

die auch schwierige Befindlichkeiten und Konflikte konstruktiv zu bearbeiten vermag. 

Groupthink, Social Proof und Räume des Sagbaren 

Politische Bildung zwischen Apokalypse und Alltag – so der Titel dieses Discussion Papers – bedeutet im 

Kern Affektbildung. Affektbildung, verstanden als Fähigkeit zur Balance zwischen Wahrhaftigkeit und 

Takt, erweist sich als Schlüssel zur Überwindung von „Groupthink“ und „Social Proof“. Denn nur wer 

gelernt hat, authentisch zu bleiben ohne verletzend zu werden, kann auch gegen den Strom schwim-

men und enge, muffige Meinungskorridore öffnen. In diesem Sinne bedeutet Affektbildung auch, 

Räume des Sagbaren zu schaffen. Wenn politische Bildung vorgibt, was gesagt werden darf, und kriti-

sches Denken auf bestimmte Ergebnisse festgelegt wird, entsteht kein echter Dialog. Stattdessen 

herrscht das Gruppendenken (Groupthink) und eine verborgene Mentalität der sozialen Orientierung 



IU Discussion Papers – Sozialwissenschaften, No. 3 (September 2025) 

Seite 28 von 44 

(Social Proof), die individuelles Denken zugunsten sozialer Bestätigung verdrängt. Das macht die poli-

tische Debatte engstirnig und gefährdet die lebendige Demokratie. 

In Die Kunst des klaren Denkens beschreibt Rolf Dobelli (2011) Social Proof als einen von 52 Denkfehlern, 

die man besser anderen überlässt. Social Proof meint die Tendenz, sich am Verhalten anderer zu orien-

tieren: wir wählen etwa ein Restaurant, weil es gut besucht ist, oder schauen eben in einer unklaren 

Situation danach, wie andere reagieren. Um zu verdeutlichen, wie soziale Orientierung und Gruppen-

druck zusammenwirken, verweist Dobelli auch auf das berühmte Solomon-Asch-Experiment von 1950: 

Versuchspersonen sollten die Länge von Linien vergleichen, eine einfache Aufgabe, die sie alleine feh-

lerfrei lösen konnten. Doch sobald mehrere andere – tatsächlich Schauspieler – absichtlich falsche Ant-

worten gaben, passte sich etwa ein Drittel der Versuchspersonen dieser Meinung an. Das Experiment 

zeigt, wie direkter Gruppendruck „den gesunden Menschenverstand verbiegt" (ebd., S. 17).  

Social Proof „ist das Übel hinter Blasen und Panik“ nicht nur „an der Börse“, sondern in nahezu allen 

Bereichen des gesellschaftlichen Miteinanders: „in der Kleidermode, bei Managementtechniken, im 

Freizeitverhalten, in der Religion und bei Diäten. Social Proof kann ganze Kulturen lahmlegen – denken 

Sie an den kollektiven Selbstmord bei Sekten“ (ebd.). Dass Dobelli ausgerechnet die Politik nicht er-

wähnt, obwohl dort die Folgen besonders gravierend sein können, unterstreicht, wie bedeutsam poli-

tische Bildung als Gegengewicht ist.  

Der Denkfehler Social Proof wird durch das Phänomen des Groupthink verstärkt. Dabei handelt es sich 

um einen sozialpsychologischen Mechanismus, der in kohäsiven Gruppen mit starkem Konsens auftritt 

(ebd., S. 102). Um diesen nicht zu gefährden, äußern Menschen ihre abweichende Meinung nicht. Man 

will „nicht der (ewige) Störenfried sein", und außerdem ist man sich seiner eigenen Einschätzung viel-

leicht „doch nicht ganz sicher", während die anderen in ihrer Einmütigkeit „ja auch nicht blöd" sind 

(ebd., S. 101). So entsteht eine kollektive Zustimmung, die weniger auf fundiert erarbeiteter Überzeu-

gung als auf Anpassung beruht. 

Wie beim Social Proof das klassische Experiment von Solomon Asch als Kronzeuge gilt, so stützen sich 

die Forschungen zum Groupthink auf die Analyse zahlreicher historischer Fehlentscheidungen. Der Psy-

chologieprofessor Irving Janis entdeckte dabei ein wiederkehrendes Muster: Gruppen entwickeln un-

bewusst einen „Esprit de Corps“, täuschen sich selbst und fördern unbewusst die „Illusion der Einstim-

migkeit“ nach dem Motto „Wenn alle anderen einer Meinung sind, muss meine abweichende Meinung 

falsch sein“. Wer dennoch Vorbehalte äußert, riskiert den Ausschluss „aus dem warmen Gruppennest“ 

(ebd., S. 102). 

Dobelli zieht daraus eine klare Konsequenz: „Wann immer Sie sich in einer verschworenen Gruppe mit 

starkem Konsens finden, äußern Sie Ihre Meinung unbedingt – auch wenn sie nicht gern gehört wird.“ 

Wer Gruppen leitet, solle sogar aktiv jemanden zum „Teufelsanwalt“, zum advocatus diaboli ernennen: 

„Er wird nicht die beliebteste Person im Team sein. Aber vielleicht die wichtigste“ (ebd.). 

Politische Bildung, die Räume des Sagbaren öffnet, braucht genau diesen Mut zur Irritation: nicht Kon-

sens, sondern Reflexion; nicht Einmütigkeit, sondern kritisches Gespräch – gerade, wenn es unbequem 

ist. Die herausfordernde Lernzone ist per definitionem keine Komfortzone. Politische Bildung als Affekt-



IU Discussion Papers – Sozialwissenschaften, No. 3 (September 2025) 

Seite 29 von 44 

bildung verlangt eine Haltung, die Pörksen/Schulz von Thun als ‚neue Form der Souveränität‘ beschrei-

ben: Sie umfasst nicht nur rhetorische Brillanz und kluge Gedankenführung, sondern vor allem die Neu-

gier auf das Bemerkenswerte im Gegenstandpunkt und die Bereitschaft, dessen Stärke anzuerkennen 

(2020, S. 75 f.).  

Im Ensemble der 21st Century Skills kommt „kritisches Denken“ nach „Kreativität“ und vor „Kommuni-

kation“ und „Kollaboration“. Kritisches Denken steht als eines der vier K’s (oder C’s) im Zentrum sozial-

emotionalen Lernens und Bildens. In Übereinstimmung dazu halten Pörksen/Schulz von Thun die Fä-

higkeit kritisch zu denken für besonders wichtig: Um sich in einer zunehmend komplexen, digitalen und 

globalisierten Welt zurechtzufinden und sie aktiv zu gestalten, braucht es das Bewusstsein von der ei-

genen Fehlbarkeit als Motor einer „neuen Souveränität“, auch „Souveränität höherer Ordnung“ ge-

nannt (ebd., S. 76 u. 108 ff.). 

 Die „Souveränität erster Ordnung“ strebt danach, stets alles perfekt zu kontrollieren, keine Schwächen 

zu zeigen und Fehler um jeden Preis zu vermeiden oder schnell zu beseitigen. Dabei wird der Mensch 

zur „wandelnden Exzellenzinitiative“ – „charismatisch, visionär, beherrscht in jeder Lebenslage“ (ebd., 

S. 109). Die „Souveränität höherer Ordnung“ zeigt sich nicht im Streben nach Perfektion, sondern in der 

Fähigkeit, eigene Fehler, Schwächen und Begrenzungen anzuerkennen, ohne die Selbstachtung zu ver-

lieren (ebd., S. 110). Sie ist der Nährboden für das, was man als „demokratische Resilienz“ verstehen 

kann. 

Affektbildung stärkt die demokratische Kultur, indem sie Meinungsvielfalt als Bereicherung begreift 

und junge Menschen darin unterstützt, eigene Positionen zu entwickeln und zu begründen. Eine so ver-

standene politische Bildung wird zur Investition in die Zukunft der Demokratie – nicht trotz, sondern 

gerade wegen ihrer Offenheit für das Kontroverse. Denn nur wo authentische Meinungsvielfalt zugelas-

sen wird, können junge Menschen lernen, ihre Überzeugungen im Dialog zu erproben, zu hinterfragen 

und zu schärfen. Affektbildung stärkt damit nicht nur individuelle Urteilskraft, sondern die demokrati-

sche Kultur als Ganzes. 

Definition: Demokratische Resilienz 

Kurt Edler (2017) führte den Begriff „Demokratische Resilienz“ in die pädagogische Praxis ein und be-

schreibt dessen "notwendige Bestandteile" anhand konkreter Bildungssituationen. Sein explizit für die 

Praxis konzipiertes Werk verzichtet jedoch bewusst auf eine systematische begriffliche Fundierung. In 

Anlehnung an Edlers praktische Ansätze und basierend auf der vorangegangenen phänomenologi-

schen Analyse politischer Bildungsprozesse entwickle ich daher folgende theoretische Fundierung der 

Demokratischen Resilienz als zentrale Widerstandsfähigkeit für das 21. Jahrhundert: 

Demokratische Resilienz bezeichnet die Widerstandsfähigkeit gegenüber autoritären Versuchungen 

und populistischen Vereinfachungen. Sie gründet auf dialogischen Kompetenzen und manifestiert sich 

in der Fähigkeit, auch unter Stress und gesellschaftlichem Druck andere Standpunkte anzuerkennen, 

ihren wertvollen Kern zu würdigen und diesen mit dem eigenen Standpunkt in einer „Harmonie höherer 

Ordnung“ (Pörksen/Schulz von Thun) zu verbinden. 



IU Discussion Papers – Sozialwissenschaften, No. 3 (September 2025) 

Seite 30 von 44 

Diese Widerstandsfähigkeit gründet auf einem „neuen Ehrgeiz“ und auf einer „neuen Souveränität: Der 

neue Ehrgeiz besteht darin, bewusst nach dem Wesentlichen im jeweils anderen Standpunkt zu suchen; 

die neue Souveränität erwächst aus der Anerkennung der eigenen Fehlbarkeit. Insgesamt entsteht de-

mokratische Resilienz durch dialogische Affektbildung innerhalb anregender und vielfältiger Settings 

politischer Bildung und verlangt kontinuierliches Üben. 

Demokratische Resilienz zeigt sich als Resultat einer zweistufigen Moralkompetenz. Sie setzt sich zu-

sammen aus a) der Fähigkeit, zwischen lösbaren Problemen und grundsätzlich unlösbaren Dilemmata 

zu unterscheiden, und aus b) der Fähigkeit, Dilemmaquadrate gezielt einzusetzen, um eine ausgewo-

gene und reflektierte Urteilsbildung zu fördern (siehe Aufgaben 6 und 7). 

IM GRUNDE GUT – UND GANZ 

Im Anschluss an Stefanie Kessler und Anja Mensching (2019), die in ihrem Beitrag Soziale Arbeit als Ver-

hältnisarbeit eine kritische Perspektive auf die präventionsfixierte Ausrichtung sozialarbeiterischer Pra-

xis eröffnen, lässt sich auch politische Bildung als Verhältnisarbeit denken. Besonders im Bereich pri-

märer Prävention mit ihren aufklärerischen, sensibilisierenden und lebensweltgestaltenden Maßnah-

men geraten Menschen häufig aufgrund sozialer Zuschreibungen in den Fokus und werden präventiv 

adressiert, obwohl kein konkretes Fehlverhalten vorliegt. Diese defizitorische „Verdachtslogik“ wider-

spricht nicht nur der rechtsstaatlichen Unschuldsvermutung, sondern auch dem emanzipatorischen 

Anspruch professioneller Bildungsarbeit (ebd., S. 10). 

Übertragen auf die politische Bildung bedeutet das: Sie darf sich nicht in adultistisch-paternalistischer 

Risikosteuerung oder moralischer Vorverurteilung erschöpfen (vgl. May 2018). Vielmehr braucht sie 

eine Haltung, die junge Menschen ernst nimmt, dialogische Räume eröffnet und gesellschaftliche 

Machtverhältnisse reflektiert. Als Verhältnisarbeit orientiert sie sich nicht am Defizit, sondern an der 

Stärkung von Selbstdeutung und Urteilskraft sowie an der gemeinsamen Auseinandersetzung mit den 

Bedingungen des Aufwachsens.  

Wie bereits im Zuge der Erörterung der Kinder- und Jugendberichte dargestellt, betont auch der letzte 

Bericht von 2024 die Notwendigkeit einer ressourcenorientierten Demokratieförderung. Aus der Fest-

stellung, dass „grundsätzlich junge Menschen der Demokratie in Deutschland als Staatsform seit vielen 

Jahren auf einem stabilen Niveau und in höchstem Maße [zustimmen]“ (S. 248), leitete der Bericht ab, 

„dass Demokratieförderung inhaltlich auf einen ressourcenorientierten Aushandlungsprozess hinwir-

ken muss, der allen Diskriminierungsformen entgegenwirkt und von allen Akteur:innen verstanden, 

praktiziert, mitgetragen und angewendet werden kann“ (ebd.).  

Umso verstörender wirkte es, dass der Bericht wenige Seiten später − im Widerspruch zur eigenen Er-

kenntnis − erneut normative Setzungen vornahm und Jugendliche implizit als „Risikogruppe“ adres-

sierte. Die defizitorische Verdachtslogik, die zuvor noch kritisch reflektiert worden war, untergrub da-

mit den eigenen emanzipatorischen Anspruch politischer Bildung. 

Golem- und Pygmalion-Effekt: Die Macht der Erwartungen als sich selbst erfüllende Prophezeiung 

Was hier auf dem Spiel steht, beschreibt der Historiker Rutger Bregman in seinem Bestseller Im Grunde 

gut (2020, S. 286) mit dem Begriff des „Golem-Effekts“: Negative Erwartungen erzeugen Blockaden und 

behindern Entwicklung. Ihre verheerende Wirkung entfalten sie besonders dort, wo Vertrauen fehlt. 



IU Discussion Papers – Sozialwissenschaften, No. 3 (September 2025) 

Seite 31 von 44 

Bregman verweist auf die sogenannte „Monster Study“ von 1939. Der Psychologe Wendell Johnson 

teilte Waisenkinder in zwei Gruppen ein: Den Mitgliedern der einen Gruppe wurde gesagt, sie könnten 

sich gut artikulieren, den Mitgliedern der anderen, sie seien Stotterer. Die Gruppe mit den negativen 

Erwartungen entwickelte daraufhin tatsächlich lebenslange Sprachstörungen. 

Der Golem-Effekt wirkt dabei wie ein „Nocebo“: Wenn Lehrende kein Zutrauen zeigen, können Schü-

ler:innen zurückfallen und einsame Jugendliche in die Radikalisierung getrieben werden (ebd., S. 287). 

Besonders problematisch wird dieser Effekt, wenn Rassismus negative Erwartungen systematisch an 

bestimmte Gruppen knüpft. Diese Erwartungen können Leistungsbeeinträchtigungen und Ausschluss-

mechanismen verstärken. So werden Vorurteile nicht einfach nur bestätigt, sondern sogar verfestigt. 

Demgegenüber steht das schöpferische Potenzial positiver Erwartungen: der „Pygmalion-Effekt“: Der 

Psychologe Bob Rosenthal benannte ihn nach dem mythologischen Künstler Pygmalion, der sich so 

sehr in seine von ihm geschaffene Frauenstatue verliebte, dass die Götter sie zum Leben erweckten. Es 

ist eine konstante Dynamik in inter- und intrapersonellen Beziehungen: Wo mehr erwartet wird, errei-

chen Menschen mehr. Mitarbeiter:innen, Soldat:innen, Patient:innen etc. (ebd., S. 285) profitieren vom 

Zutrauen ihrer Vorgesetzten, des Kollegiums und anderer Mitstreitender. Für den intrapersonellen Be-

reich spricht die sozial-kognitive Lerntheorie von der „Selbstwirksamkeitserwartung“, ohne die es zu 

keiner „Selbstwirksamkeitserfahrung“ kommen kann (vgl. Bandura 1993).  

Obwohl der Pygmalion-Effekt „zu den wichtigsten Erkenntnissen der Psychologie überhaupt gehört“, 

hat „die Entdeckung von Rosenthal nicht die Revolution ausgelöst“, auf die er und seine Kolleg:innen 

gehofft hatten. „Der Pygmalion-Effekt ist eine großartige Wissenschaft, die kaum angewendet wird“, 

klagt der israelische Psychologe Dov Eden: „Er hat nicht den Umschwung gebracht, den er hätte auslö-

sen sollen, und das ist sehr enttäuschend“ (vgl. Bregman 2020, S. 285 f.).  

In der politischen Bildung auf die Kraft der Selbstwirksamkeitserwartung zu verzichten ist mehr als 

„sehr enttäuschend“. Es ist ein pädagogischer Kunstfehler. Da die Selbstwirksamkeitserwartung der 

Ausgangspunkt für dialogische Resonanzerfahrungen ist, ist sie zugleich der vitale Kern von „Dialog-

kompetenz“ (s.o.). Hartmut Rosa hat seine Resonanztheorie (2016) um den Begriff der „Unverfügbar-

keit“ (2018) erweitert und dabei die Bedeutung der Selbstwirksamkeitserwartung hervorgehoben: Sie 

bedeutet „nicht Kontrolle über Prozess und Ergebnis einer Tätigkeit, sondern die Fähigkeit, etwas oder 

jemanden (mit offenem Ausgang) zu erreichen; sie meint Erreichbarkeit, nicht Verfügbarkeit des Ande-

ren; Erreichbarkeit in einem responsiven, ergebnisoffenen Geschehen“ (Rosa 2018, S. 54). Kurz: „Reso-

nanz erfordert eine Unverfügbarkeit, die ‚spricht‘“ (ebd., S. 49). „Die Haltung, welche auf das Festhalten, 

Beherrschen und Verfügbarmachen eines Weltausschnittes abzielt, ist unvereinbar mit einer Resonanz-

orientierung; sie zerstört die Resonanzerfahrung durch Stillstellung ihrer inneren Dynamik“ (ebd., S. 

52). 

Gerade in einer Gesellschaft, in der Demokratie herausgefordert wird (17. KJB, S. 248), gilt es für politi-

sche Bildung, die fatalen Auswirkungen des Golem-Effekts ebenso wie die förderlichen des Pygmalion-

Effekts im Blick zu behalten. Es ist wichtig, von destruktiven Glaubensbekenntnissen wie Hass, Rassis-

mus, Fremdenfeindlichkeit, Diskriminierung oder Desinformation bewusst Abstand zu nehmen und 

stattdessen die Aufmerksamkeit auf das Vertrauen in die grundlegende soziale Ansprechbarkeit und 

das konstruktive Potenzial von Menschen zu richten.  



IU Discussion Papers – Sozialwissenschaften, No. 3 (September 2025) 

Seite 32 von 44 

Den mit vielen Beispielen aus Alltag, Geschichte und Gegenwart untermauerten Optimismus Bregmans 

teilt auch Schulz von Thun. Wie im Abschnitt „Dialogkompetenz“ erläutert, begründet er seine „Ent-

scheidung für ein [...] verhalten optimistisches Menschenbild“ „empirisch“ mit eigenen, tiefgreifenden 

Lebenserfahrungen. Gerade in den herausforderndsten Lebensphasen erlebte Fürsorge bildet für ihn 

die Grundlage der inneren Zuversicht, dass menschliches Miteinander möglich ist (Pörksen/Schulz von 

Thun 2020, S. 153). 

Diese Zuversicht ist das Herzstück humanistischer Pädagogik und Psychologie. Sie wird bestätigt durch 

die kybernetisch-biologische Forschung. Im Nervensystem zeigt sich im Kleinen die „autopoietische“, 

also die sich selbst stets aufs Neue erzeugende Geschlossenheit gesellschaftlicher Systeme. Demzu-

folge gestalten wir Erfahrungen aktiv: Die Welt wird nicht als objektive Gegebenheit wahrgenommen, 

sondern subjektiv erschaffen, basierend auf eigenen Erlebnisqualitäten (vgl. Maturana/Varela 2012, S. 

145). Die systemtheoretische Erkenntnis „autopoietischer Geschlossenheit“ von einzelnen wie von 

Gruppen bedeutet für die politische Bildung zweierlei: Erstens, dass Menschen sich stets nur auf ihre 

eigene Erfahrung beziehen können; zweitens, dass das Erleben anderer bedingungslos ernst genom-

men werden muss (vgl. Martini 2021, S. 13).  

Vor diesem Hintergrund wird demokratische Resilienz vor allem durch einfache Geschichten gefördert, 

die Dilemmata aufwerfen und zu einem szenischen Spiel einladen. Georg Lind hat die von ihm erfun-

dene „Konstanzer Methode der Dilemma-Diskussion“ (KMDD) immer schon als „Demokratietheater“ 

verstanden und später explizit als „Diskussionstheater“ oder einfach „Reden und Zuhören“ reformu-

liert, „um den Lerneffekt zu maximieren“ (Lind 2017b, S.3). Das „Demokratietheater“ dient dazu, Moral-

kompetenz zu entwickeln, indem es ermöglicht, schwierige Situationen gemeinsam zu erleben, auszu-

halten und zu besprechen (ebd.). 

Vertrauen in das Gute im Menschen entsteht durch Erfahrung. Deshalb ist analoge Handlungsorientie-

rung in einer zunehmend digitalisierten Welt für politische Bildungsprozesse unerlässlich. Der Weg Von 

der Hand zum Hirn und wieder zurück (Heckmair/Michl 2012) eröffnet Möglichkeiten, die durch digitale 

Simulationen verstärkten „hystorischen" Realitätsverluste (Bauer 2023) aufzubrechen. Erlebnispäda-

gogisch gerahmte Settings und Reflexionen sprechen den ganzen Menschen an. Im Zuge erfahrungsori-

entierter Aktionen verlängert sich die Zeit zwischen Reiz und Reaktion und entstehen Handlungsspiel-

räume, in denen das Menschsein wieder spürbar und gestaltbar wird.  

Dabei beginnt handlungsorientiertes Lernen schon mit der bewussten Anwendung der Wertequadrate, 

die zugleich auch als „Dilemmaquadrate“ verstanden werden können. Es setzt sich fort in der achtsa-

men Wahrnehmung und im Verbalisieren jener Emotionen, die in den Äußerungen des Gegenübers mit-

schwingen. Schließlich mündet es in einer Affektbildung durch das spielerische Erzählen und Hören von 

realen oder fingierten Beispielgeschichten, die als Gegenmodell zur moralischen Überhitzung durch 

„Hystorien“ dienen. 

Verhältnisarbeit in der politischen Bildung heißt, sich aus Verdachts- und Verhinderungslogiken zu be-

freien. Sie setzt auf dialogische Aushandlung statt auf antizipatorische Kontrolle, auf Vertrauen statt 

auf Disziplinierung. Dabei nimmt sie junge Menschen nicht nur in den Blick, sondern wirklich ernst: als 

Gegenüber, das sich im Spannungsfeld von Ermöglichung und Verantwortung entfalten kann. 

 



IU Discussion Papers – Sozialwissenschaften, No. 3 (September 2025) 

Seite 33 von 44 

Definition: Politische Bildung 

In Deutschland orientiert sich politische Bildung an drei grundlegenden Prinzipien: dem Kontroversi-

tätsgebot, dem Überwältigungsverbot und der Teilnehmendenorientierung. Diese Prinzipien tragen 

der historischen Erfahrung der Diktatur des Nationalsozialismus Rechnung. Politische Bildung soll po-

litisches Wissen vermitteln, Urteils- und Handlungsfähigkeit stärken und zur reflektierten Mitgestaltung 

politischer Prozesse befähigen. 

Dazu gehört auch das Bewusstsein, dass demokratische, auf Meinungsverschiedenheit gegründete 

Machtverhältnisse jederzeit in dogmatische Rigorosität oder dualistische Feindbilder kippen können. 

So kann sich – paradoxerweise im Namen von Toleranz – Intoleranz ausbreiten und trotz bester Absich-

ten die Demokratie als Lebensform vergiften und nachhaltig schwächen. 

Politische Bildung zielt daher auf ein ganzheitliches Training von Selbst- und Sozialkompetenz in inte-

ressanten, herausfordernden (erlebnis-)pädagogischen Settings. Hier wird mit abgeschwächten Erre-

gern die Immunkompetenz gegen das Virus „Moralin“ gestärkt. Ernsthafte Manöver im Lernbiotop 

ebenso wie in kommunalen Jugendparlamenten, Projekten und Vereinen (vgl. Lakemann 2024) fördern 

Aushandlungsfähigkeit, Dialogkompetenz und das Bewusstsein für eine „Harmonie höherer Ordnung“, 

bei der „die Wahrheit zu zweit beginnt“. 

Moderierte Reflexionen unterstützen die Affektbildung durch eine spielerische Balance zwischen Ver-

stand und Gefühl, Spaß und Ernst, Fantasie und Wirklichkeit. Das Erzählen und Hören realer oder fikti-

ver, symbolisch aufgeladener, spannender oder erheiternder Geschichten – mit oder ohne Bezug zur 

Tagespolitik (vgl. Aufgabe 4) – sowie das Spiel mit Gegenstandpunkten und Fürwörtern (vgl. Aufgaben 

im Anhang) tragen ebenso zur Affektbildung bei wie die bewusste Wahrnehmung und das Verbalisieren 

jener Emotionen, die in zunächst unangenehm wirkenden Äußerungen des Gegenübers mitschwingen 

mögen. 

So lässt sich die Anfälligkeit für ansteckende Hystorien überwinden. Der Sinn für die Unterscheidung 

zwischen totalitär-einfachen Mythen und komplexen demokratischen Meinungsbildungsprozessen 

wird geschärft. 

Die Kunst miteinander zu reden zu erleben, zu erlernen, zu lehren und zu üben ist „eine Art Medizin 

gegen die […] Polarisierung der Gesellschaft“ und „tatsächlich alternativlos“ (Pörksen/Schulz von Thun 

2020, S. 37). Politische Bildung, die auf Dialog setzt, fördert eine kommunikative Kultur, die statt mora-

litischer Erstarrung eine ansteckende Form mentaler Beweglichkeit ermöglicht. 

Ein Synonym für den eingangs beschriebenen entzündlichen Krankheitsprozess „Moralitis“ ist die Di-

agnose „Humorlosigkeit“. Basierend auf den Arbeiten der Mediziner und Humortrainer Falkenberg, 

McGhee und Wild habe ich an anderer Stelle Humorlosigkeit ausführlich als eine Art „Ernsthaftigkeit im 

Endstadium" beschrieben (vgl. Keßler 2024a, S. 470). Ein zentrales Merkmal dieser „verkrampften 

Ernsthaftigkeit“ ist die eingeschränkte Fähigkeit, gerade dann, wenn es angebracht oder sogar notwen-

dig wäre, eine ernste Grundhaltung abzulegen und stattdessen eine spielerische Perspektive einzuneh-

men (ebd.). 

Thorsten Sühlsen (2025, S. 112) sieht Moral als Zeichen einer Krise, da sie durch erhöhte Beleidigungs-

gefahr sowie Betroffenheitsausdruck den Beziehungsaufbau erschwert. Humor hingegen fördere als 



IU Discussion Papers – Sozialwissenschaften, No. 3 (September 2025) 

Seite 34 von 44 

pädagogisches Medium die „Annahmemotivation“ und ermögliche „kommunikativen Anschluss“ ge-

rade dort, wo Akzeptanz selten ist wie etwa in medial geprägten Situationen mit Achtungs- und Miss-

achtungserwartungen. Humor steht für eine „tolerante Gelassenheit“, die als menschliche Kraft Wut 

und Entrüstung entgegenwirkt und untrennbar mit „Selbstbeschränkung“ verbunden ist (ebd.). 

Humor ist die „Kunst des Perspektivenwechsels" (Hirsch 2019). Neurowissenschaftlich betrachtet zeigt 

sich diese Fähigkeit besonders in der Rolle des Corpus Callosum, der Verbindungsstruktur zwischen den 

Hirnhälften. Während die linke Hemisphäre vorwiegend analytisch-logische Prozesse steuert und die 

rechte mehr holistische und intuitive Verarbeitung übernimmt, ermöglicht das Corpus Callosum den 

interhemisphärischen Austausch. Humorerfahrungen aktivieren diese Verbindung besonders intensiv, 

da sie sowohl sprachlich-logische als auch bildhafte, kontextuelle Verarbeitung erfordern. Erst die In-

tegration gegensätzlicher Verarbeitungsweisen eröffnet das Verständnis für ein grundlegendes Lebens-

prinzip: die Polarität. Sie stellt das Thema der Polarisierung „vom Kopf auf die Füße“ und adelt Humor 

zum nährenden Humus für Humanität.  

Definition: Polarität  

Das Leben bewegt sich in Polaritäten. Dabei stehen sich nicht einfach „gut“ und „böse“, „Gesundheit“ 

und „Krankheit“ etc. gegenüber. Jeder Wert braucht immer einen ebenso positiven (!) Gegenwert, um 

nicht im Keller der negativen Übertreibung zu landen: Annäherung braucht Abgrenzung, Anteilnahme 

durch Informationskonsum braucht Dosierung durch bewusste Aufnahme geistiger Nahrung, Risikobe-

wusstheit braucht Besonnenheit (s. Demokratische Resilienz).  

Polaritäten sind natürliche Gegebenheiten. Polarisierungen hingegen entstehen künstlich durch ein 

polarisierendes Schwarz-Weiß-Denken, das die spannungsvolle Welt der Pole zugunsten scheinbar ein-

deutiger Gegensätze opfert.  

Verhältnisarbeit bedeutet im Zusammenhang der existentiellen Polarität keine Relativierung und läuft 

also keineswegs auf einen indifferenten „Whataboutism“ hinaus. Verhältnisarbeit ist Relationierung – 

ein bewusster Bezug auf die natürliche Spannung zwischen den Polen. 

Das Bewusstsein für die Polarität allen Lebens macht den Menschen urteilsfähiger. Denn es bringt ihn 

sich selbst näher und macht ihn ganz. 

Nach dem Motto „Ästhetik ist die beste Ethik“ bringt die zweischichtige Sphäre des Spiels Sinne und 

Verstand, Ernst und Spaß, Fantasie und Wirklichkeit in ein bewegliches Gleichgewicht und „versöhnt“ 

Gegensätze auf einer neuen Ebene (Schiller) (vgl. Keßler 2009, S. 11 f.). Die alltägliche Reichweite von 

Dialogkompetenz auf der Grundlage einer humorbewussten Affektbildung zeigt sich nicht zuletzt in der 

Bedeutung des Wortes „Unterhaltung“: Der „Austausch im Gespräch“ kann leicht und kurzweilig sein – 

und erinnert dabei doch immer an den ursprünglichen „Unterhalt“: das, was Menschen im Innersten 

trägt, nährt und zusammenhält. 

Das Motto-Zitat von Alice Miller zu den Folgen von Moralerziehung bildete den Prolog-Auftakt dieses 

Discussion Papers. Den Epilog beschließt ein Satz von Maria Montessori (1972, S. 85): 

Die Aufgabe der Umgebung ist es nicht, das Kind zu formen, sondern ihm zu erlauben, sich zu offenbaren. 



IU Discussion Papers – Sozialwissenschaften, No. 3 (September 2025) 

Seite 35 von 44 

7 Aufgaben 

AUFGABE 1: DAS WAHR-FALSCH-DILEMMA  

Ausgangssituation:  

Stell dir vor, du bist mitten in einer lebhaften Diskussion, als plötzlich das Wort „Hystorien“ fällt. Sofort 

melden sich Stimmen zu Wort: „Es heißt Historien, nicht Hystorien! Das ist doch Fake!“ 

Fragen: 

• Was bedeutet das Wort „Fake“ in diesem Zusammenhang eigentlich? 

• Welche Atmosphäre herrscht wohl im Raum, wenn so reagiert wird? 

• Welche anderen Begriffe könnten anstelle von „Fake“ verwendet werden, um die Situation zu 

beschreiben? 

• Gibt es wirklich immer bloß eine richtige Wahrheit – in diesem Fall das Wort „Historie“? Können 
auch Variationen und Alternativen einen selbstverständlichen Platz haben?  

• Wie fühlt es sich an, wenn es mehr als nur „eine Wahrheit“ gibt? Macht es dich unsicher? Gibt es 

dir Leichtigkeit? Ist es dir egal?  

AUFGABE 2: DAS SPIEL MIT GEGENSTANDPUNKTEN  

So läuft’s ab:  

Zwei Gruppen – Pro und Contra – sammeln getrennt voneinander Argumente zu den folgenden Aussa-

gen. Nutzt Pinnwände oder Flipcharts, um eure Gedanken sichtbar zu machen. Inspiration holen könnt 

ihr euch aus Zeitungsartikeln, schriftlichen Materialien oder einem kurzen Videofilm, den ihr vorher ge-

meinsam anschaut. 

Dann bringt die Gruppen zusammen: Die Leitung stellt zwei Stuhlreihen gegenüber auf, zum Beispiel 10 

Stühle gegenüber 10 Stühlen. Ihr sitzt euch jeweils gegenüber. Die Diskussion beginnt vorne bei den 

ersten Paaren und wandert wie beim „Pingpong“ nach hinten durch den Raum. 

Wichtig: Die Pinnwände bleiben so stehen, dass jede Gruppe ihre eigenen Argumente sehen kann – aber 

bitte nicht umdrehen! Die gesammelten Ergebnisse könnt ihr am Ende auf einer zentralen Pinnwand 

oder Tafel festhalten. 

Zum Schluss gibt’s 10–15 Minuten offene Diskussion, um noch mal frei und kreativ zu debattieren. 

(Inspiriert von Heckmair/Michl 2012, S. 79; Lind 2017, S. 39) 

Aussagen: 

• Die Wahrheit beginnt zu zweit. 

• Der Beutelsbacher Konsens ist undemokratisch. 

• Die Frankfurter Erklärung ist wahrhaft demokratisch. 



IU Discussion Papers – Sozialwissenschaften, No. 3 (September 2025) 

Seite 36 von 44 

• Vegane Ernährung ist das Beste für Mensch und Umwelt. 

• Wer Moral predigt, lehrt Moral predigen.  

• Moralitis ist eine ansteckende Krankheit mit fatalen Folgen. 

• Das Leben bewegt sich zwischen Polaritäten. Ewiger Sonnenschein erschafft eine Wüste. 

• Demokratie braucht ein Ministerium für Wahrheit. 

AUFGABE 3: DAS SPIEL MIT DEN PRONOMEN – DAS SPIEL DER WANDLUNGEN 

Anleitung:  

Schreibe einen kurzen Satz darüber, wie du dich durch jemanden diskriminiert oder respektlos behan-

delt fühlst. 

Dann tauschst du die Fürwörter in deinem Satz aus und schaust genau hin, was passiert: 

• a) XY respektiert mich nicht. 

• b) Ich respektiere XY nicht. 

• c) Ich respektiere mich nicht. 

• d) XY respektiert sich nicht. 

Reflektiere bei jedem Satz: 

• Wie fühlt sich die Aussage an? 

• Welche Beispiele fallen dir ein, die den Satz bestätigen oder widerlegen? 

• Wie verändert sich die Bedeutung?  

Ziel: 

Es geht darum, den Schritt aus der Opferrolle (a) hin zu mehr Selbstverantwortung (b und c) zu machen, 

sich von der Projektion zu lösen und den eigenen „Schatten“ zu erkennen.  

(In Anlehnung an Dahlke 2010, S. 68 ff.)  

AUFGABE 4: FANTASIEREISE 

a) Ein Ministerium für Wahrheit – wo würde es passen? 

Überlege, in welcher Staats- und Regierungsform ein „Ministerium für Wahrheit“ seinen Platz 

hätte. Lass dich von George Orwells Klassiker 1984 aus dem Jahre 1949 inspirieren und über-

lege, was das für Macht, Kontrolle und Gesellschaft bedeutet. 

b) Die gute Königin und ihr Hofstaat  

Lies die folgende märchenhafte Geschichte und versetze dich in das Reich der Königin: 

Es war einmal eine gute Königin, die ein großes Land regierte. Wenn sie eine Botschaft hatte, formte sie mit ihren 

Fingerspitzen ein Herz, und das Volk liebte sie dafür. Sie war klug, hörte gut zu und hatte zwanzig weise Berater. Zwei 

große Grafen standen ihr zur Seite: Graf Ärgerlich, mürrisch mit tiefen Stirnfalten, und Frechdachs, unbeherrscht und 

oft widersprüchlich.  

Das Reich wurde älter, mehr Häuser standen leer, besonders im Osten fehlte es an einfachen Dingen wie Pizza oder 

Döner. Über das Meer kamen junge Familien auf der Flucht und warteten an der Grenze auf eine neue Heimat.  



IU Discussion Papers – Sozialwissenschaften, No. 3 (September 2025) 

Seite 37 von 44 

Die Königin rief zur großen Beratung, doch gerade beim Betreten des Saals hörte sie Streit: Der eine Graf wollte die 

leeren Flächen neu besiedeln, der andere fürchtete die Fremden.  

(In Anlehnung an Edler 2017, S. 18) 

Frage: 

Wie könnte die Königin mit ihrem Hofstaat eine Lösung finden, die das Reich zusammenhält? 

c) Märchenhaftes Diskussionstheater Reden und Zuhören 

Erfinde selbst eine märchenhafte Geschichte zu einem aktuellen politischen Streitpunkt. Nutze 
deinen Entwurf als Grundlage für ein Diskussionstheater – mit Rollen, Reden und aktivem Zu-

hören (vgl. Lind 2017b). 

AUFGABE 5: SPIELERISCH VERSTÄNDNIS ENTWICKELN 

Lass uns die folgenden Begriffe nicht nur denken, sondern spielerisch erleben! 

Schritt 1: Begriffe entdecken 

Schreibe zu jedem Begriff spontan ein Bild, einen kurzen Satz oder eine kleine Szene auf, die dir dazu 

einfällt. Zum Beispiel:  

• Kritik: „Ein Spiegel, der dir freundlich zeigt, was noch wachsen kann.“ 

• Empathie: „Mit den Schuhen eines anderen gehen.“   

Schritt 2: Rollenspiel oder Improvisation 

Bildet kleine Gruppen oder Paare und stellt je einen Begriff als Miniaturszene dar. Lasst die anderen 

raten, welcher Begriff gezeigt wird. Dabei könnt ihr kreativ werden:  

• Wie zeigt man „Desinformation“ ohne Worte? 

• Wie sieht „Dialog“ in einer hitzigen Situation aus? 

Schritt 3: Reflexion und Gespräch 

Besprecht gemeinsam: 

• Wie verändert sich euer Verständnis durch das Spielen? 

• Welche Begriffe sind euch leichtgefallen, welche schwerer? 

• Erkennt ihr Verbindungen zwischen den Begriffen? 

Begriffe zum Erkunden: 

Kritik, Desinformation, Empathie, Sympathie, Gut(un)mensch, Auseinandersetzungskompetenz, Mo-

ralitis, deutsche Kollektivschuld, Immunkompetenz, demokratische Resilienz, Dialog, Monolog, Unter-

haltung, Humor, Humus, Humanität. 

AUFGABE 6: DER SCHLÜSSEL ZUR DIALOGKOMPETENZ 

Der Schlüsselsatz auf dem Weg der Entpolarisierung hin zu einer Harmonie höherer Ordnung lau-

tet:  



IU Discussion Papers – Sozialwissenschaften, No. 3 (September 2025) 

Seite 38 von 44 

Die Wahrheit beginnt zu zweit. Das heißt, dass es darum geht, den wertvollen, richtigen, vielleicht jedoch noch ver-

borgenen Kern in der Auffassung des anderen zu entdecken, selbst wenn er diese womöglich gerade in unzumutbar 

erscheinender oder schwächelnder Weise von sich gibt. 

Vielleicht ist es hin und wieder stimmig, so zu sprechen: 

„Ich bin zwar unangenehm berührt von Ihrer Wortwahl, aber worin ich Ihnen gerne zustimme und wo Sie mir gera-

dezu aus dem Herzen sprechen, ist …“. 

Und dann kommt vielleicht der andere Teil: 

„… aber es gibt einen Punkt, bei dem ich Ihnen nicht ohne Zorn heftig widersprechen muss …“ — und dann würde es 

darum gehen, die eigene Wahrheit so aufrichtig und kraftvoll wie möglich zu vertreten, ohne den anderen unter „dbk-

Verdacht“ zu stellen (dumm, bösartig oder krank). Dieses Gefüge aus Trennschärfe und Streitbarkeit, Empathie und 

Wertschätzung ermöglicht, dass man sich auf Augenhöhe begegnet und eine höhere Wahrheit erarbeiten kann. 

(Pörksen/Schulz von Thun 2020, S. 62) 

Deine Aufgaben:  

• Lies den Schlüsselsatz zur Entpolarisierung bzw. Enthärtung von Fronten aufmerksam.  

• Formuliere die Kernaussage des Schlüsselsatzes in einem prägnanten Merksatz. 

• Finde ein sprachliches und sichtbares Symbol, das diesen Merksatz für dich gut repräsentiert. 

• Übertrage die Strategie zur Entpolarisierung auf konkrete Situationen in deinem Alltag. 

• Übe die vorgeschlagene Sprechweise anhand praktischer Beispiele mit scheinbar unversöhnli-

chen Standpunkten (vgl. Aufgabe 2). 

• Beschreibe anhand eines Beispiels den Unterschied zwischen Polarisierung und Polarität. 

AUFGABE 7: DIE 7 GRUNDSÄTZE DER SCHOOL FOR MORAL AMBITION (RUTGER BREG-

MAN 2024)  

Die 7 Grundsätze für moralische Ambition:  

1. Aktion: Wir glauben, dass das Bewusstsein überschätzt wird 

2. Impact: Wir wollen etwas bewirken 

3. Radikales Mitgefühl: Wir ziehen unseren moralischen Kreis so weit wie möglich 

4. Offenheit: Wir kultivieren eine neugierige Einstellung zum Leben 

5. Mitmenschlichkeit: Wir glauben an das Gute im Menschen 

6. Lebenslust: Wir wollen ein reiches und vielfältiges Leben führen 

7. Durchsetzungsvermögen: Wir sind entschlossen, nicht aufzugeben 

Deine Aufgabe: 

• Recherchiere die ausführlichen Inhalte der 7 Grundsätze für moralische Ambition unter morali-

scheambition.de 

Fragen: 

• Warum werden die 7 Grundsätze ausgerechnet in einer „Schule“ weitergegeben?  

• Was bedeutet für dich persönlich das Wort „Schule“? 

https://moralischeambition.de/
https://moralischeambition.de/


IU Discussion Papers – Sozialwissenschaften, No. 3 (September 2025) 

Seite 39 von 44 

In seinem Buch Moralische Ambition formuliert Rutger Bregman diesen Merksatz:  

Kurz gesagt, es gibt Grenzen. In einem reichen Menschenleben spielt Moralität eine große Rolle, aber sie absorbiert 

nicht alles. Wenn dein inneres Feuer bereits hell lodert, musst du nicht extra Öl hineinschütten. Lass dich auf keinen 

Fall zu sehr von Schuldgefühlen und Sündenbewusstsein treiben, sondern vielmehr von Enthusiasmus und Lebens-

freude. Sei ambitioniert, aber nicht perfekt. Irgendwann kommt der Punkt, an dem man gut ist, so wie man ist.  

(Bregman 2024, S. 252)   

Fragen: 

• Was unterscheidet für dich Ambition von Perfektionismus? 

• Wie könnte ein Wertequadrat zur Moralischen Ambition aussehen? 

Deine Aufgabe: 

• Erarbeite ein Wertequadrat zur „Moralischen Ambition“ (positive Gegenwerte oben, negative 

Gegenwerte unten). Beispiel: "Sparsamkeit" braucht als Ausgleich "Großzügigkeit" – ohne sie 

wird sie zu "Geiz". Umgekehrt wird "Großzügigkeit" ohne "Sparsamkeit" zu "Verschwendung". 

– "Ambition" braucht als Ausgleich … 

 

Abbildung 4 Wertequadrat zur Moralischen Ambition (eigene Darstellung) 



IU Discussion Papers – Sozialwissenschaften, No. 3 (September 2025) 

Seite 40 von 44 

Literaturverzeichnis 

Andrick, M. (2024). Im Moralgefängnis. Spaltung verstehen und überwinden. Westend. 

Bachmann-Medick (2018). Neuorientierungen in den Kulturwissenschaften (2006). Rowohlt. 

Baier, D. (2019). Bildungsarmut und Kriminalität. In G. Quenzel & K. Hurrelmann (Hrsg.), Handbuch 

Bildungsarmut (S. 695-714). Springer VS. 

Bandura, A. (1993). Perceived Self-Efficacy in Cognitive Development and Functioning. In Educational 
Psychologist 28/1993, S. 117–148.  

Bauer, J. (2023). Realitätsverlust. Wie KI und virtuelle Welten von uns Besitz ergreifen und die Mensch-

lichkeit bedrohen. Heyne.  

Benjamin, W. (2021). Über den Begriff der Geschichte (1940). In Ders., Illuminationen. Ausgewählte 
Schriften I (1977) (S. 251-261). Suhrkamp.  

Bielenberg, I. & Lorenzen, H. (2023). Politische Bildung ist Demokratiebildung. Erkenntnisse des 16. 
Kinder- und Jugendberichts zur politischen Bildung als Teil von Kinder- und Jugendarbeit. In O. 

Bokelmann (Hrsg.), Demokratiepädagogik. Theorie und Praxis der Demokratiebildung in Jugend-
hilfe und Schule (S. 117-130). Springer. 

Birgmeier, B. (2014). Handlungswissenschaft Soziale Arbeit: Eine Begriffsanalyse. Springer. 

Boeckh, J., Küpper, B., & Krüger, C. (2023). Bereitet die Ausbildung auf antidemokratische Tendenzen 

in der Praxis des Sozialwesens vor? Sozialmagazin 48 (4), 45–51.  

Böhm, W. & Seichter, S. (2018). Wörterbuch der Pädagogik. 17. Aufl. Schöningh. 

Bollnow, O.F. (2001). Die pädagogische Atmosphäre. Untersuchungen über die gefühlsmäßigen zwi-
schenmenschlichen Voraussetzungen der Erziehung (1964). Die Blaue Eule. 

Borrmann, S. et al. (2021). Wissenschaft Soziale Arbeit. In R.-C. Amthor et al. (Hrsg.), Wörterbuch 

Soziale Arbeit (S. 981-985). Beltz Juventa. 

Bregman, Rutger (2020). Im Grunde gut. Eine neue Geschichte der Menschheit. Rowohlt. 

Bregman, Rutger (2024). Moralische Ambition. Wie man aufhört, sein Talent zu vergeuden, und etwas 
schafft, das wirklich zählt. Aus dem Niederländ. v. U. Faure. Rowohlt. 

Brinkmann, M. (Hrsg.) (2019). Phänomenologische Erziehungswissenschaft von ihren Anfängen bis 

heute. Eine Anthologie. Springer. 

Bundesagentur für Arbeit (2023). Qualifikationsspezifische Arbeitslosenquoten. Nürnberg. 

Dahlke, R. & Dahlke, M. (2010). Das Schatten-Prinzip. Die Aussöhnung mit unserer verborgenen Seite (4. 
Auflage). Arkana. 



IU Discussion Papers – Sozialwissenschaften, No. 3 (September 2025) 

Seite 41 von 44 

Dobelli, R. (2012). Die Kunst des klugen Handelns. 52 Irrwege, die Sie besser anderen überlassen. Han-
ser. 

Dobelli, R. (2011). Die Kunst des klaren Denkens. 52 Denkfehler, die Sie besser anderen überlassen. Han-

ser. 

Edler, K. (2017).  Demokratische Resilienz auf den Punkt gebracht. Wochenschau Verlag. 

Frankfurter Erklärung. Für eine kritisch-emanzipatorische Politische Bildung. https://sozarb.h-
da.de/politische-jugendbildung/frankfurter-erklaerung/. Zugriff am 21.11.2024. 

Frankl, V. (2015). „Es gibt keine kollektive Schuld“ (1988). Onlinepublikation: http://www.m-me-
dia.or.at/gesellschaft/wider-die-kollektivschuld/2015/04/04/index.html. 

Gaschke, S. (16.09.2024): Zensur gegen Fake News? Die Bertelsmann Stiftung und ihr freiheitsfeindli-

cher „Bürgerrat“. Neue Zürcher Zeitung. 

Grass, G. (2015). Vonne Endlichkait. Steidl. 

Grass, G. (1986). Günter Grass. In S. Lenz, Über Phantasie. Gespräche mit Heinrich Böll, Günter Grass, 

Walter Kempowski, Pavel Kohut (S. 59-103). dtv. 

Heckmair, B. & Michl, W. (2012). Von der Hand zum Hirn und zurück. ZIEL. 

Hirsch, R. D. (2019). Das Humor-Buch. Die Kunst des Perspektivenwechsels in Theorie und Praxis. 

Cotta’sche Buchhandlung.  

Holzapfel, G. (2018). Gefühle als Erkenntnisinstanz. In Junge Kirche. Unterwegs für Gerechtigkeit, Frie-
den und Bewahrung der Schöpfung. 3/2018, 46-47. 

Janotta, L., & Sigl, J. (2024). Soziale Arbeit und Forschung im Kontext (extrem) rechter Verhältnisse. 

Von der Notwendigkeit relationaler Perspektivierungen. In Zeitschrift für Qualitative Forschung 
25 (1), 3-15. 

Keßler, J. (2025a). Politische Bildung in der Jugendhilfe: Kompetenz statt Empörung – Moralitis er-
kennen, verstehen und überwinden. In Jugendhilfe 5/2025, S.1-13. 

Keßler, J. (2025b). Authentizität ist Sehnsucht, die gestillt werden muss (2025). In M. Staats & H. 

Schwering (Hrsg.), Instrumentarien für ein gutes, gelingend(er)es Leben. Ideen, Impulse und In-
strumente für die Praxis und Lehre (S. 67-70). Beltz Juventa. 

Keßler, J. (2025c). Humor - Entspannt, gesund und professionell agieren in der Sozialen Arbeit. In M. 
Staats & H. Schwering (Hrsg.), Instrumentarien für ein gutes, gelingend(er)es Leben. Ideen, Im-

pulse und Instrumente für die Praxis und Lehre (S. 71-77). Beltz Juventa. 

Keßler, J. (2025d). Am glücklichen Zufall arbeiten oder Üben ist der Grund zur Freude. In M. Staats & 
H. Schwering (Hrsg.), Instrumentarien für ein gutes, gelingend(er)es Leben. Ideen, Impulse und In-
strumente für die Praxis und Lehre (S. 78-81). Beltz Juventa. 

https://sozarb.h-da.de/politische-jugendbildung/frankfurter-erklaerung/
https://sozarb.h-da.de/politische-jugendbildung/frankfurter-erklaerung/


IU Discussion Papers – Sozialwissenschaften, No. 3 (September 2025) 

Seite 42 von 44 

Keßler, J. (2025e). Mikroabenteuer – Losbrechmomente und Ausflugtipps. Naheliegendes auf dem 
Prüfstand lernwirksamer Erfahrungen. In: B. Bous & I. Küthe (Hrsg.), Mikroabenteuer – Ressour-

censchonend, spannend und nachhaltig (S. 2-8). ZIEL-Verlag. 

Keßler, J. (2024a). Aus der Not eine Tugend machen – Humor als Operator in der Sozialen Arbeit. In 
J. Rieger, B. Friele et. al. (Hrsg.), Utopien Sozialer Arbeit (S. 459-475). Beltz Juventa. 

Keßler, J. (2024b). homo authenticus vs. homo politicus? Das Spannungsfeld der Authentizität in sei-
ner Bedeutung für die Menschenbildung. In H.-P. Preußer & S. Schlickers (Hrsg.), Fiktionalität, 

Faktualität und Authentizität in den Medien (S. 259-290). Schüren.  

Keßler, J. (2009). Inzest und Tabu. Ingeborg Bachmanns Malina gelesen nach den Regeln der Kunst. 

Ulrike Helmer Verlag. 

Keßler, J. (2002). Literarische Authentizität. Prinzip und Geschichte. Niemeyer. 

Keßler, J. (1996). A propos Weltuntergang. Zu Heiner Müller u.a. Manutius. 

Kessler, S. & Mensching, A. (2019). Soziale Arbeit als Verhältnisarbeit. In forum kriminalprävention 

4/2019, 9-13. 

Kessler, S. (2018). Politische Bildung in der Offenen Kinder- und Jugendarbeit: Erste Ergebnisse aus 
einem explorativen Forschungsprojekt. In Deichmann, C. & Partetzke, M. (Hrsg.), Schulische 

und außerschulische politische Bildung. Qualitative Studien und Unterrichtsbeispiele herme-
neutischer Politikdidaktik (S. 159-174). Springer. 

Lakemann, U. (2024). Erlebnis Demokratie. Beteiligung von Kindern und Jugendlichen in der Kom-

mune. In H. Seidel & R. Zwerger, R. (Hrsg.), Erlebnisse heute – empfinden, erleben und erfahren (S. 

9-12). ZIEL-Verlag.  

Lind, G. (2017a). Moralerziehung auf den Punkt gebracht. Wochenschau Verlag. 

Lind, G. (2017b). Diskussionstheater – Eine neue Theaterform für die Demokratie. Moralcompe-
tence.net_pdf, abgerufen am 21.06.2024. 

Loch, Werner (2019): Die Allgemeine Pädagogik in phänomenologischer Hinsicht (1998). In M. Brink-

mann (Hrsg.), Phänomenologische Erziehungswissenschaft von ihren Anfängen bis heute. Eine An-
thologie (S. 393-422). Springer. 

Lösch, B. (2020). Wie politisch darf und sollte Bildung sein? Die aktuelle Debatte um ‚politische Neut-

ralität‘ aus Sicht einer kritisch-emanzipatorischen politischen Bildung. In C. Gärtner & J.-H. 

Herbst (Hrsg.), Kritisch-emanzipatorische Religionspädagogik. Diskurse zwischen Theologie, Päd-
agogik und Politischer Bildung (S. 383-402). Springer. 

Mangold, I. (23. Februar 2024). Demokratiefördergesetz: Der Staat soll das Recht durchsetzen, nicht 

über Gesinnungen wachen. Die ZEIT 9/2024. 

Martini, B. (2021). Warum ist es so schwierig, die Gesellschaft zu verändern? In B. Bous et al. (Hrsg.) 

Einmischen necessary! Gesellschaftliche Verantwortung und politische Beteiligung in der Erlebnis-
pädagogik (e&l – erleben und lernen 5, Themenheft) (S. 13-17). ZIEL-Verlag. 



IU Discussion Papers – Sozialwissenschaften, No. 3 (September 2025) 

Seite 43 von 44 

Maturana, H. R. & Varela, F. (2012). Der Baum der Erkenntnis. Die biologischen Wurzeln menschlichen 
Erkennens. Fischer. 

May, M. (2020). Strategien der Demokratiebildung in Zeiten des Rechtspopulismus – Zwischen Aus-

grenzung, Neutralität und Gesprächsbereitschaft. In M. Oberlechner et al. (Hrsg.), Nationalpopu-
lismus bildet? Lehren für Unterricht und Bildung (S. 203–218). Wochenschau. 

May, M. (2018): Zur Gefahr eines paternalistischen Umschlags des im Konzept Sozialer Arbeit als Men-
schenrechtsprofession beanspruchten Tripelmandats – Vorschläge zu einem demokratischeren 

professionellen Ethos Sozialer Arbeit. In Spatscheck, C. & Steckelberg, C. (Hrsg.), Menschen-
rechte und Soziale Arbeit: Konzeptionelle Grundlagen, Gestaltungsfelder und Umsetzung einer Re-

alutopie (S. 71-84). Verlag Barbara Budrich. 

May, M. (2016). Die unscharfen Grenzen des Kontroversitätsgebots und des Überwältigungsverbots. 

In B. Widmaier & P. Zorn (Hrsg.), Brauchen wir den Beutelsbacher Konsens? Eine Debatte der po-
litischen Bildung (S. 233-241). Bundeszentrale für politische Bildung, Schriftenreihe Bd. 1793. 

Mitscherlich, A. (1973): Auf dem Weg zur vaterlosen Gesellschaft. Ideen zur Sozialpsychologie (1963). 
Piper. 

Montessori, M. (1972). Das kreative Kind: Der absorbierende Geist. Herder. 

OECD (2024). Bildung auf einen Blick. OECD Indikatoren. wbv Media. 

OECD (2023). Social and Emotional Skills for Better Lives: Findings from the OECD Survey on Social and 

Emotional Skills 2023, OECD Publishing, Paris. Onlinepublikation:  

https://doi.org/10.1787/2d29895b-en. 

Pörksen, B. & Schulz von Thun, F. (2020). Die Kunst des Miteinander-Redens. Über den Dialog in Gesell-

schaft und Politik. Hanser. 

Precht, R.D. & Welzer, H. (2022). Die vierte Gewalt. Wie Mehrheitsmeinung gemacht wird, auch wenn sie 
keine ist. Fischer.  

Rosa, H. (2018). Unverfügbarkeit. Residenz Verlag. 

Rosa, H. (2016). Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung. Suhrkamp. 

Rowley, N. (Hrsg.). (2025). Walter Benjamin, Paul Klee und die Berliner Engel 80 Jahre nach Kriegsende. 
Universitätsbibliothek Heidelberg. Onlinepublikation: https://doi.org/10.11588/arthistori-

cum.1599, abgerufen am 23.06.2025. 

Schröder, A. (2017): Emotionalisierung der Politik und Autoritarismus. Herausforderungen für die ge-
genwärtige politische Bildung, S. 1-10. Onlinepublikation: https://achschroeder.net/wp-con-
tent/uploads/2017/07/emotionalisierung-der-politik-vortrag-22-06-17-weimar.pdf, abgeru-

fen am 22.07.2024. 

Showalter, E. (1997). Hystorien. Hysterische Epidemien im Zeitalter der Medien. Aus d. Amerikan. 

übers. v. Anke Caroline Burger. Berlin Verlag. 

https://doi.org/10.11588/arthistoricum.1599
https://doi.org/10.11588/arthistoricum.1599
https://achschroeder.net/wp-content/uploads/2017/07/emotionalisierung-der-politik-vortrag-22-06-17-weimar.pdf
https://achschroeder.net/wp-content/uploads/2017/07/emotionalisierung-der-politik-vortrag-22-06-17-weimar.pdf


IU Discussion Papers – Sozialwissenschaften, No. 3 (September 2025) 

Seite 44 von 44 

Sühlsen, T. (2025). Moral als Krisensymptom und Humor als ethische Reflexion sowie als pädagogi-
sche Methode. In U. Barth & A. Wiehl (Hrsg.), Ethos in der Pädagogik – eine professionelle Haltung 

reflektieren und ausbilden (S. 108-118). Beltz Juventa. 

Weber-Stein, F. (2022). Emotionalisierung der Politik als Herausforderung der Politischen Bildung – 
Schlaglichter auf eine fortwährende Debatte. Neue Politische Literatur, 67 (2022), 267–286.  

Wehling, H.-G. (1977). Konsens à la Beutelsbach. In Schiele, S. & Schneider, H., Das Konsensproblem 
in der Politischen Bildung. Anmerkungen und Argumente (S. 173–184). Klett-Verlag.  

Weyers, S. (2022). Demokratie und sexuelle Gewalt? Gefährdungen und Grenzen demokratischer Er-

ziehung am Beispiel der Odenwaldschule. In L. Fuhrmann & Y. Akbaba (Hrsg.), Schule zwischen 
Wandel und Stagnation (S. 91-120). Springer. 

Widmaier, B. (2022). Extremismuspräventive Demokratieförderung. Eine kritische Intervention. Wo-

chenschau. 

Widmaier, B. (2018): Demokratiebildung, Demokratieförderung, Demokratiepädagogik, Demokratie-

erziehung, Demokratiedidaktik, Demokratie lernen, Demokratieentwicklung … wie jetzt? Die 
neue Unübersichtlichkeit in der politischen Bildung. In Hessische Blätter für Volksbildung – Zeit-
schrift für Erwachsenenbildung in Deutschland, 3/2018, 258–266. 

 


